
 



2 
 

 

Revista Épicas. Ano 9. Número 18. Dez 2025-  ISSN: 2527-080X  
Ilustração da capa: Ulisses (2023), arte assemblage de Christina Ramalho 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18 

 

ÍNDICE/INDICE/TABLE DE MATIÈRES/INDEX  

 
APRESENTAÇÃO – p. 4 
Ana Maria Leal Cardoso e Ana Beatriz Garcia Costa Rodrigues  
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18 
 
 
ESTUDOS EPICOS  –  ESTUDIOS EPICOS  –  ÉTUDES EPIQUES  –  EPIC STUDIES – p. 8 
 
DES NOUVELLES DE L’EPOPEE – LES ETATS DE LA CRITIQUE – p. 9 
Pascale Mougeolle 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.0920 
 
UNA FARSALIA SUDAMERICANA: LAS GUERRAS CIVILES EN EL CANTO II DE ARMAS ANTÁRTICAS, DE JUAN 
DE MIRAMONTES Y ZUÁZOLA – p. 21 
Cristina Beatriz Fernández 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.2131 
 
A MEMÓRIA HISTÓRICA E A RESSIGNIFICAÇÃO ÉPICA DO LUTO EM MÃES PARALELAS, DE PEDRO 
ALMODÓVAR – p. 32 
Luara Carvalho Fontes Menezes 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.3242 
 
 
I COLÓQUIO ARTES EM MOVIMENTO – p. 43 
 

O MITO DO MAESTRO E A ORQUESTRA COMO CENA ÉPICA: UM OLHAR CRÍTICO SOBRE O PODER NA 
REGÊNCIA ORQUESTRAL – p. 44 
Daniel Guimarães Nery 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.4456 
 
O MECENATO POMBALINO E A LÍNGUA INGLESA: REFORMAS EDUCACIONAIS E LITERATURA NO SÉCULO 
XVIII – p. 57 
Elaine Maria Santos  
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.5768 
 
EDUCAÇÃO, ENSINO E LEITURA: A PALAVRA ENTRE ESCORPIÕES DE BORBOLETAS – p. 69 
Eliana Sampaio Romão 
Isa Regina dos Anjos dos Santos 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.6984 
 
NOTAS SOBRE A ILUMINOGRAVURA “A ACAUHAN – A MALHADA DA ONÇA”, DE ARIANO SUASSUNA – p. 
85 
Fábio José Santos de Oliveira  
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.8595 
 
A SUBLIME ARTE DA POESIA – p. 96 
Maria Leônia Garcia Costa Carvalho 
Ana Maria Leal Cardoso 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.96105 

http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.0920
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.2131
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.3242
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.4456
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.5768
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.6984
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.8595
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.96105


3 
 

 
SEÇÃO LIVRE – SECCION LIBRE – SECTION LIBRE – FREE SECTION – p. 106 
 
A PRESENÇA DA DANÇA NA REVISTA EUROPA, DE JUDITH TEIXEIRA, ANALISADA UM SÉCULO DEPOIS... – 
p. 107 
António Laginha 
Fabio Mario da Silva 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.107141 
 
A CONDIÇÃO FEMININA A PARTIR DE UMA PERSONAGEM ANÔNIMA NO CONTO “INCÓGNITA”, DE JÚLIA 
LOPES DE ALMEIDA – p. 142 
Gabrielly Késsia de Brito Negromonte 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.142153 
 
 
RELATOS DE PESQUISA –  INFORMES DE INVESTIGACIÓN  –  COMPTES RENDUS DE RECHERCHE  –   
RESEARCH REPORTS – p. 154 
 
DOMINGOS CALDAS BARBOSA, NOVAS LUZES SOBRE OS LIMITES DA ÉPICA PORTUGUESA DE FINS DO 
SÉCULO XVIII – p. 155 
Fernando Morato 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.155165 
 
O CRISTO PREEXISTENTE NA EPOPEIA LA SEMAINE – p. 166 
Ivanildo Araujo Nunes 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.166172 
 
 
RESENHAS – RESEÑAS – REVUES CRITIQUES – REVIEWS – p. 173 
 
GAÚ-CHÊ-RAMA-URA (JORNAL PIONEIRO, 1967-1968): UMA LEITURA DA PRIMEIRA EDIÇÃO DO ÉPICO 
DE ZULMIRO LERMEN – p. 174 
Leticia Lima 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18 
 
ANA PLÁCIDO E A ESCRITA DAS MULHERES – p. 179 
Vitória Sinadhia Delfino Carneiro 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18 
 
 

  

http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.107141
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.142153
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.155165
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.166172
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18
http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18


4 
 

 
CARDOSO, Ana Maria Leal; RODRIGUES, Ana Beatriz Garcia 
Costa. Apresentação.  Revista Épicas. N. 17 – dez 25, p. 4-7. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18 

 

APRESENTAÇÃO 

 

Ana Maria Leal Cardoso 
Departamento de Letras Vernáculas (DLEV) 

Universidade Federal de Sergipe 
 

Ana Beatriz Garcia Costa Rodrigues 
Departamento de Psicologia (DPS) 

Universidade Federal de Sergipe 
 

 

Em sua décima oitava edição, a Revista Épicas apresenta estudos críticos sobre 

diferentes manifestações literárias e artísticas – com destaque para o gênero épico –, abrindo 

especial espaço para cinco textos apresentados no evento I COLÓQUIO ARTES EM MOVIMENTO, 

Diversidades, perspectivas e educação, realizado, sob nossa coordenação, no campus São 

Cristóvão da Universidade Federal de Sergipe, no dia 20 de março de 2025. Além disso, este 

número apresenta a seção Estudos Épicos, a Seção Livre, relatos de pesquisa e resenhas. 

Sobre o evento I COLÓQUIO ARTES EM MOVIMENTO, cabe dizer que ele buscou 

promover, no espaço acadêmico da Universidade Federal de Sergipe, em nível de graduação e 

pós-graduação, oportunidades de trocas multidisciplinares de conhecimento a partir de 

reflexões sobre diferentes formas e linguagens artísticas e seu impacto em distintas, mas 

interconectadas, áreas de formação e pesquisa.  



5 
 

 

Fig. 1 – Imagem da divulgação do evento 

 

Abrindo a edição, temos a seção ESTUDOS ÉPICOS, que reúne três artigos. O primeiro, 

da professora-doutora Pascale Mougeolle, da Université de Lorraine, intitula-se  DES NOUVELLES 

DE L’ÉPOPÉE – LES ÉTATS DE LA CRITIQUE e apresenta um panorama de estudos teóricos e 

críticos recentes sobre o gênero épico, com destaque para o contexto do pensamento europeu 

e africano. O segundo é de autoria de Cristina Beatriz Fernández, professora-doutora da 

Universidad Nacional de Mar del Plata, que, em UNA FARSALIA SUDAMERICANA: LAS GUERRAS 

CIVILES EN EL CANTO II DE ARMAS ANTÁRTICAS, DE JUAN DE MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 

concentra-se nas relações entre história e epopeia, com foco nas guerras civis relacionadas à 

conquista do Peru, além de aproximar a epopeia de Juan de Miramontes y Zuázola à Farsália, 

de Lucano. Já a doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal 

de Sergipe (PPGL/UFS), Luara Carvalho Fontes Menezes, reflete sobre produção cinematográfica 

Mães paralelas, de Almodóvar, a partir de um recorte centrado nos temas da memória e da 

epicidade: A MEMÓRIA HISTÓRICA E A RESSIGNIFICAÇÃO ÉPICA DO LUTO EM MÃES PARALELAS, 

DE PEDRO ALMODÓVAR. 

Na seção especial I COLÓQUIO ARTES EM MOVIMENTO, conheceremos o artigo O MITO 

DO MAESTRO E A ORQUESTRA COMO CENA ÉPICA: UM OLHAR CRÍTICO SOBRE O PODER NA 

REGÊNCIA ORQUESTRAL, do professor-doutor e regente Daniel Guimarães Nery, do 

Departamento de Música da Universidade Federal de Sergipe, que apresenta um olhar inovador 

para a figura do maestro, destacando a ainda recorrente permanência de estruturas narrativas 

de caráter mítico no campo da música de concerto e propondo uma nova ética da regência 



6 
 

orquestral. Na continuação, a professora-doutora Elaine Maria Santos, do Departamento de 

Letras Estrangeiras da Universidade Federal de Sergipe, assina O MECENATO POMBALINO E A 

LÍNGUA INGLESA: REFORMAS EDUCACIONAIS E LITERATURA NO SÉCULO XVIII, abordagem por 

meio da qual comprova que o mecenato pombalino configurou-se não apenas como “apoio às 

letras, mas como parte de uma engenharia política e cultural de longo alcance”. As professora-

doutoras Eliana Sampaio Romão, do Departamento de Educação da Universidade Federal de 

Sergipe, e Isa Regina dos Anjos dos Santos, do Departamento de Letras/Libras também da UFS, 

por sua vez, proporcionam, através do artigo EDUCAÇÃO, ENSINO E LEITURA: A PALAVRA ENTRE 

ESCORPIÕES DE BORBOLETAS, uma reflexão sobre a importância de se aprender a ler e a gostar 

da leitura desde a infância, destacando a relevância do contato com diferentes gêneros textuais 

e também com livros impressos. Em seguida, o professor-doutor Fábio José Santos de Oliveira, 

do Departamento de Letras, campus Itabaiana, da Universidade Federal de Sergipe, em NOTAS 

SOBRE A ILUMINOGRAVURA “A ACAUHAN – A MALHADA DA ONÇA”, DE ARIANO SUASSUNA, se 

debruça sobre a iluminogravura de 1980 de Suassuna, destacando os diversos aspectos que lhe 

conferem singularidade.  Finalizando essa seção especial, as professoras-doutoras Maria Leônia 

Garcia Costa Carvalho e Ana Maria Leal Cardoso, em A SUBLIME ARTE DA POESIA, discorrem 

sobre as particularidades que aproximam a literatura do “sublime”.  

A SEÇÃO LIVRE conta com um artigo de fôlego, intitulado A PRESENÇA DA DANÇA NA 

REVISTA EUROPA, DE JUDITH TEIXEIRA, ANALISADA UM SÉCULO DEPOIS... , assinado por António 

Laginha, da Universidade de Lisboa, e por Fabio Mario da Silva, da Universidade Federal Rural 

de Pernambuco. Nele, os autores apresentam uma longa reflexão sobre imagens e conteúdos 

da revista Europa. Magazine mensal dirigida e editada por Judith Teixeira (1880-1959) em 1925. 

Além disso, o artigo A CONDIÇÃO FEMININA A PARTIR DE UMA PERSONAGEM ANÔNIMA NO 

CONTO “INCÓGNITA”, DE JÚLIA LOPES DE ALMEIDA, de autoria da Mestra em Estudos da 

Linguagem pela Universidade Federal Rural de Pernambuco (UFRPE) Gabrielly Késsia de Brito 

Negromonte, se propõe a “investigar a perspectiva da autora quanto ao lugar social da 

prostituta ou mulheres desfavorecidas, examinando também as contradições da sociedade 

patriarcal”. 

RELATOS DE PESQUISA reúne dois textos centrados no gênero épico: DOMINGOS 

CALDAS BARBOSA, NOVAS LUZES SOBRE OS LIMITES DA ÉPICA PORTUGUESA DE FINS DO SÉCULO 

XVIII, de autoria do Pós-Doutorando (UNIFESP/FAPESP) Fernando Morato e O CRISTO 

PREEXISTENTE NA EPOPEIA LA SEMAINE, do professor-doutor Ivanildo Araujo Nunes, da 

Universidade Tiradentes. O primeiro relato apresenta alguns passos da abordagem à produção 

do autor afrodescendente Domingos Caldas Barbosa, destacando “a liberdade com que ele 

tratou os gêneros e espécies épicos”. O segundo sublinha como o poeta francês Guillaume de 



7 
 

Saluste Du Bartas faz uso de “tradições patrísticas e medievais para construir uma narrativa 

épica que simultaneamente glorifica e humaniza a segunda pessoa da Trindade”. 

Fechando o número, RESENHAS traz GAÚ-CHÊ-RAMA-URA (JORNAL PIONEIRO, 1967-

1968): UMA LEITURA DA PRIMEIRA EDIÇÃO DO ÉPICO DE ZULMIRO LERMEN, de autoria de 

Leticia Lima, doutoranda da Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul – PUCRS, que 

nos faz conhecer e compreender um epopeia gaúcha publicada nos anos 60,  e ANA PLÁCIDO E 

A ESCRITA DAS MULHERES, de Vitória Sinadhia Delfino Carneiro, mestranda pelo Programa de 

Pós-Graduação em Estudos da Linguagem pela Universidade Federal Rural de Pernambuco 

(PROGEL/UFRPE), que apresenta a obra Ana Plácido e as representações do feminino no século 

XIX, de Fabio Mario da Silva, que, com essa publicação, realiza o resgate crítico da produção 

literária da escritora portuguesa Ana Plácido (1831-1895). 

Desejamos a todos/as excelentes leituras. 

 

As organizadoras. 

 

 

 
 

 



8 
 

 

Estudos épicos 
Estudios épicos 
Études épiques 

Epic studies 



9 
 

 

 
MOUGEOLLE, Pascale. Des nouvelles de l’épopée – Les états de la 
critique. Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 9-20. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.0920 

 

DES NOUVELLES DE L’ÉPOPÉE  - LES ÉTATS DE LA CRITIQUE 
 

AS NOVIDADES DA EPOPEIA - O ESTADO DE ARTE 
 

Pascale Mougeolle1 
Université de Lorraine    

 

RESUME : Le but de cet article est de mener, comme son titre l’indique, une sorte de rapport des diverses 
réflexions qui ont été menées dans ces dernières années autour de l’épopée, mettant ainsi en lumière 
leurs évolutions. Loin de se vouloir exhaustif, ce recensement des positionnements des chercheurs 
permet néanmoins de livrer un tableau distancié, peint dans ses grandes lignes, des questionnements et 
des éléments d’investigation les plus savants, l’autrice ayant participé modestement à ceux-ci.  
Mots clés : épopée, historiographie générique ; formes de transition; variabilités; brouillage. 
 
RESUMO: O objetivo deste artigo, como indica o título, é fornecer uma espécie de panorama das diversas 
reflexões realizadas nos últimos anos sobre a epopeia, destacando assim sua evolução. Longe de ser 
exaustivo, este levantamento das posições dos pesquisadores oferece, contudo, um retrato imparcial e 
delineado das questões e áreas de investigação mais acadêmicas, para as quais o autor contribuiu 
modestamente. 
Palavras-chave: epopeia; historiografia do gênero; formas de transição; variabilidade; indefinição. 

 
Ce n'était pas toujours, sire, cette épopée  
Que vous aviez naguère écrite avec l'épée, 
Arcole, Austerlitz, Montmirail.  

 
Les Chants du crépuscule, Hugo, 1835. 

 
1 Agrégée, docteure en langue et littérature française, qualifiée aux fonctions de maître de conférences en littérature 
comparée, elle est chargée de cours à l’Université de Lorraine. Ses recherches portent sur la fabrique des textes, tout 
particulièrement sur la résurgence et la variation de l’épopée de l’Antiquité à la modernité. pascale.mougeolle @univ-
lorraine.fr.  



10 
 

 

 

Introduction 

Forme contradictoire et mouvante, l’épopée continue d’interroger les pratiques des 

chercheurs qui manifestent un intérêt renouvelé pour ce genre littéraire dont l’une des 

particularités est sa capacité à entrer dans d’autres formes, irriguant des terres toujours plus 

lointaines. À la fois distante et proche, désuète et terriblement universelle, elle désarme par sa 

puissance d’évocation et ses débordements. Orale ou écrite, spontanée ou savante, elle incarne 

des lois de composition et d’interprétation que la critique tend à cerner au mieux, en France et 

bien au-delà, de l’Europe au Brésil, de l’Afrique à l’Inde. Comme l’on réalisait au Moyen Âge, les 

états du monde, un miroir fidèle de la pensée médiévale, cette étude propose un bref état des 

lieux de la critique des cinquante dernières années sur le sujet.  

 

1. Parle-t-on bien du même sujet ? 

La recherche générique est conditionnée par l’établissement d’un champ d’étude. Or il 

est lui-même possible objet de controverse et dans le cas de l’épopée, diverses complications, 

d’ordre historique et formel, perturbent la détermination des corpus d’œuvres. 

Considérer l’épopée pour elle-même apparaît très tôt dans l’historiographie de ce genre 

comme une gageure puisqu’Aristote liait son examen à celui de la tragédie sous le concept de 

« grand genre » de sorte que, s’il lui consacrait certains chapitres de sa Poétique, c’était surtout 

pour affermir la position de la tragédie à Athènes. Sans être exclusivement un prétexte à la 

promotion d’un autre genre, l’épopée était toutefois considérée dans ses analogies et ses 

dissemblances plus que dans ses caractéristiques intrinsèques. Mais elle était revendiquée 

comme un parangon littéraire fort. Il n’est donc pas étonnant que les post-hégéliens aient vu en 

elle un modèle théorique permettant, non seulement de comprendre le passage du narratif 

poétique au roman mais encore de donner à celui-ci une place dans la hiérarchisation qualitative 

des genres, phénomène que Cédric Chauvin appelle « le paradigme moderne 2». Aussi est-il 

délicat d’envisager son étude sans une interrelation avec d’autres genres et la prise de position 

ancienne de Hans Robert Jauss sur ce point a engagé des démarches qui, par leur invitation à 

considérer l’évolution du genre dans son rapport à un environnement générique immédiat3, 

finissent par faire prédominer l’étude d’un genre sur un autre. 

Les recherches récentes consacrées à l’épopée continuent de souligner les difficultés de 

traiter du sujet même, du moins d’en délimiter fermement les contours. Les obstacles sont en 

 
2 CHAUVIN, Cédric. Référence épique et modernité. Paris : Champion, 2012. 
3  JAUSS, Hans Robert. Littérature médiévale et théorie des genres. In : Théorie des genres. Paris : Seuil, 1986 (1970). 



11 
 

vérité de deux natures : soit l’épopée est considérée sous le prisme de sa relation à d’autres 

genres, qu’il s’agisse de comparaisons évaluatives ou de phénomènes d’hybridation. Soit elle est 

appréhendée directement dans une étude qui demeure toutefois tributaire de l’établissement 

du texte ou de sa reconnaissance générique. C’est pourquoi il a paru nécessaire de redéfinir la 

poésie narrative comme objet générique. Les ponts établis entre l’épopée et d’autres formes 

littéraires que transcrit la notion de « transgénéricité 4» restent des pistes pour comprendre 

l’épopée qui ne peuvent toutefois prendre sens que si une définition générique préexiste. De 

même, on peut inclure à volonté des textes de la littérature actuelle dans le champ de l’épopée 

si des caractéristiques formelles n’ont pu être avalisées. La question qui reste en suspens est 

donc celle-ci : « parle-t-on bien du même sujet ? » Elle se pose sans doute plus crûment depuis 

que l’épopée mondiale5 a fait l’objet d’un intérêt nouveau, car celle-ci a révélé des difficultés 

d’identification. Le recensement des œuvres a fait surgir en effet des interrogations sur leur 

véritable nature. Les revirements de René Étiemble qui, après avoir consacré de nombreuses 

années aux productions africaines envisage de tout reprendre6, tout comme les divergences 

entre Ruth Finnegan et Isidore Okpewho sur le nombre d’épopées sont assez significatifs de ce 

malaise. Les conclusions de Lilyan Kesteloot sont sans appel puisqu’elles invitent à revenir aux 

caractéristiques de l’épopée dite artificielle pour mieux évaluer les œuvres en mouvement de 

l’actuelle littérature orale7. Par ailleurs, ces dernières années, la classification des textes a abouti 

à deux résultats fortement distincts : soit on conclut à la progressive disparition du genre, quitte 

à considérer comme Mikhaïl Bakhtine que « l’épopée est un genre complètement achevé et 

même figé, presque sclérosé8 », soit on admet qu’il connait diverses réappropriations. Dans tous 

les cas demeure l’idée que l’épopée aristotélicienne, autrement dit le modèle artificiel tel qu’il 

a été poursuivi en Europe jusqu’au XIXe, a disparu.  

L’écheveau reste donc entier car en réalité, l’épopée a toujours été un genre en 

perpétuelle évolution et cette instabilité, constitutionnelle de toute littéralité mais 

particulièrement inhérente à cette forme, trouble les marques du genre comme celles de son 

obsolescence. Il suffirait d’observer les différences qui affleurent entre les deux textes d’Homère 

incarnant la matrice de l’épopée occidentale, à savoir l’Iliade et l’Odyssée, pour se convaincre 

qu’il n’y a point un schéma d’écriture mais plutôt un modèle supra-générique qui gouverne la 

 
4 MONCOND’HUY, Dominique et SCEPI, Henri (Dir.). Les Genres de travers. Littérature et transgénéricité. Rennes, 
Presses Universitaires de Rennes, La Licorne n°82, 2008. 
5 Le développement du comparatisme culturel a engendré des recherches sur les épopées africaines comme le mvet 
ou la Soundjata, sur le Kalevala finnois, le Mahâbhârata indien, les sîra arabes et les monogatari. 
6 ÉTIEMBLE, René. Essais de littérature (vraiment) générale. Paris : Gallimard, 1975. 
7 Voir son étude avec Bassirou Dieng : Épopées de l’Afrique noire, et en particulier Épopée et théorie littéraire. Paris : 
Karthala, 2009. 
8 BAKHTINE, Mikhaïl. Esthétique et théorie du roman, trad. Daria Olivier. Paris: Gallimard, 1987, p. 450. 



12 
 

codification. Pour cette raison, François Dingremont réunit les deux textes sous une même 

forme car il ne s’agit, pour le second ouvrage que « d’une extension et d’un élargissement du 

cadre générique » vers lequel tend toujours l’épopée9. Je préciserai ici volontiers le propos en 

posant l’idée que, d’un côté, le genre s’incarne dans des canevas plus ou moins fidèles, selon 

qu’ils introduisent ou non des manifestations d’écart historique et de l’autre qu’en suivant la 

marche du cavalier décrite par Chklovski10, il fait émerger des embranchements qui le 

conduisent vers d’autres formes littéraires. Ces « variabilités » telles que les nommait Hans 

Robert Jauss sont des productions qui constituent des phases d’élan et de renouveau et si elles 

ne trouvent pas d’épigones immédiats, elles participent de la nécessité de faire progresser le 

genre. Par ailleurs, les épopées étant liées à un public et à un état de civilisation, elles adaptent 

leurs lois à ces nouveaux horizons d’attente. L’actualisation, quand elle est poussée à son 

paroxysme, aboutit à ce que j’appellerais des épopées réformées –qui est un de mes actuels 

objets de travail– les productions du XXe siècle en étant assez représentatives de Pessoa à 

Néruda, de Césaire à Hikmet. Elles se distinguent, dans l’histoire générique, des formes d’écart 

historique dont parlait Hans Robert Jauss. En effet il ne s’agit plus d’une variante plus ou moins 

soutenue du modèle supra-générique qui interfèrerait avec l’évolution d’un genre selon un 

principe d’hybridation mais d’une modification importante de la représentation normative du 

genre.  Le changement essentiel tient au transfert du politique au sens où l’entendait Jean-Pierre 

Vernant de représentation morale et civique, dans la politique, lieu d’engagement. Ainsi 

l’épopée qui rompait ses lisières avec l’histoire, suivant sur ce point les préconisations 

aristotéliciennes, devient un genre polémique au même titre que le conte des Lumières. Si 

ponctuellement dans l’histoire générique, l’intrusion de l’histoire et du politique a pu être 

réalisée, elle a été condamnée par le public et c’est donc une modification de la conception du 

genre qui voit le jour avec l’épopée réformée qui utilise le renouvellement esthétique comme 

principe politique de réforme morale. 

En attendant, les recherches de ces dernières années favorisent des approches 

relativement contradictoires qui tiennent à cette question, qui demeure inchangée, de la nature 

de la forme observée. L’inquiétude première est de négliger cette même nature au profit d’un 

dépassement excessif des catégories qui inclurait à volonté toute proposition globalement 

 
9 DINGREMONT, François. L’Odyssée est-elle moins épique que l’Iliade ? In : Le Recueil Ouvert. Mis à jour le 13 
septembre 2016, disponible sur :htpp://ouvroir-littaarts.univ-grenoble-
alpes.fr :8080/revues/projetepopee//revues/projet-epopee/197-l-odyssee-est-elle-moins-epique-que-l-iliade. 
Consulté le 25 juin 2025. 
10 CHKLOVSKI, Victor.  La littérature extérieure à la “fable”, Sur la théorie de la prose (1929), trad. Guy Verret. 
Lausanne : L’Âge d’Homme, 1973, p. 271-300. 



13 
 

épique, ce qu’on a pu reprocher à l’approche de Paul Zumthor11. L’autre inquiétude est d’entrer 

dans un propos définitivement trop structurant qui, pour maintenir les tenants de l’idéal 

aristotélicien, en vient à oublier l’épopée spontanée ou orale.   

Quant aux effets de contamination, ils sont plus difficiles à circonscrire car le chercheur 

en est réduit à les analyser au cas par cas. Les « interférences génériques » telles que les nomme 

Camille Esmein12 favorisent par ailleurs la forme de réception plus que la forme originelle. 

Certaines circonstances historiques intervenant dans la « tension entre transmission et 

transformation » qui définit le genre selon Alain Montandon, ont fait basculer l’épopée vers des 

formes de transition. C’est tout particulièrement le fait de la mise en roman médiévale qui est 

une nouvelle manière de travailler les données épiques et de les mettre à disposition d’un 

public13. L’intérêt se porte alors sur le transfert et subordonne l’épopée à son exploitation par 

d’autres formes et même d’autres supports, si l’on observe l’utilisation des éléments épiques du 

matériau grec, par exemple, par les médias différents, comme le film, la bande-dessinée ou le 

jeu vidéo.  

Les sources, enfin, voire l’établissement du texte même, ne facilitent pas davantage les 

démarches. En effet, quelle que soit la tradition, écrite ou orale, le chercheur doit s’interroger 

en premier lieu sur la production qu’il possède. Par exemple, l’état fragmentaire et le nombre 

restreint des épopées espagnoles médiévales encouragent la reconstitution et la glose tout 

comme des études parcellaires sur le cycle, le personnage, la transmission, l’origine historique. 

Pablo Justel liste ainsi un ensemble impressionnant de textes critiques mais qui parvient assez 

mal à donner une image exacte de ce qu’est la chanson de geste espagnole14, malgré les 

actuelles traductions de Georges Martin15. De leur côté, les éditions anciennes des versions 

franco-italiennes de La Chanson de Roland qui permettent d’analyser les échanges entre les 

deux pays, présentent des passages manquants ou illisibles qui favorisent les interventions 

conjecturales, ce que les chercheurs actuels tentent de combattre. Geoffrey Robertson-Mellor 

choisit de se conformer le plus possible au texte originel et cette attitude va permettre aux 

chercheurs de se pencher sur les contaminations linguistiques16.  

 
11  C’est la position de Lilyan Kesteloot. Épopées de l’Afrique noire, et en particulier, Épopée et théorie littéraire. 
Paris : Karthala, 2009. 
12 ESMEIN, Camille. Palimpsestes épiques. Réécritures et interférences génériques, Dominique Boutet et Camille 
Esmein-Sarrazin (dir.). Paris : PU Paris-Sorbonne, 2006. 
13 MOUGEOLLE, Pascale. La transgénéricité, un facteur d’évolution générique ? Le cas de la mise en roman dans Le 
Roman de Thèbes et Énéas. In : La Conversation des genres. Mélanges et circonvolutions, P. Mougeolle (dir.). Paris : 
Garnier, 2015. 
14 JUSTEL, Pablo. Les études actuelles sur l’épopée hispanique médiévale. In : Le Recueil Ouvert. Mis à jour le 
22/09/2016, https://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee//revues/projet-
epopee/178-les-etudes-actuelles-sur -l-epique-en-Espagne. Consulté le 22 avril 2023. 
15 ANONYME. Chansons de geste espagnoles. Chanson de mon Cid. Chanson de Rodrigue, trad. Georges Martin. 
Paris : GF-Flammarion, 2005. 
16 ROBERTSON-MELLOR, Geoffrey. The Franco-Italian Roland. Salford: University of Salford Reprographic Unit, 1980. 

https://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee/revues/projet-epopee/178-les
https://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee/revues/projet-epopee/178-les


14 
 

En ce qui concerne la performance orale qu’il est toujours délicat d’envisager sans se 

soumettre à une éventuelle surinterprétation, elle trouve actuellement les moyens de s’estimer. 

C’est en effet par des rapprochements entre les épopées africaines et romanes que l’on 

commence à l’entrevoir. Le projet du Réseau Euro-Africain de Recherche sur l’Épopée s’inscrit 

dans cette démarche car la compréhension des traditions wolofs ou peules passe par la maîtrise 

de l’épopée aristotélicienne tout aussi artificielle soit-elle et par celle du monde médiéval, en 

même temps qu’elle éclaire la réflexion sur de possibles habitudes récitatives. Pour autant, la 

distinction qui s’établit d’ordinaire entre une certaine littéraire savante et l’écriture populaire, 

fondée sur la performance, telle que la pratique encore le Mvett17 qu’étudie le RÉARÉ, semble 

vraie en partie seulement. Considérer la performance comme le trait de désunion de l’écrit 

littéraire et de l’oraliture18 demeure une erreur à partir du moment où la tradition épique laisse 

la place au passage à l’écrit de textes oraux comme les bylines russes le montreraient19 et que 

se crée parfois une littérature oralisée, lors des présentations des œuvres devant les pairs 

confirmés dans la carrière épique. 

Ce bref compte-rendu des postures intellectuelles tenues sur l’épopée ces dernières 

années fait apparaître, malgré quelques divergences de vue, un élan vers une réflexion plus large 

et plus complète, qui intègre le contexte des productions, les influences à l’intérieur du modèle 

ainsi que les modalités de ce que j’appelle le passage générique, autrement dit, les lois de 

transposition générique. 

 

2. Le modèle formel 

La compréhension de l’épopée dans sa diversité a engagé les chercheurs à expliciter la 

constitution d’un modèle générique. Certains ouvrages tentant de donner une vue d’ensemble 

à l’instar de celui de Judith Labarthe20 qui rassemble brièvement, à l’attention d’un public 

universitaire, des éléments génériques et structuraux. Au-delà de l’ouvrage généraliste, on peut 

distinguer trois démarches.  

La première consiste à croiser les arguments ou critères. Daniel Madelénat, dans le livre 

qu’il consacre à l’épopée21, envisage de la définir par deux biais : le premier serait lié au « champ 

d’émergence », selon que le genre est coupé ou non de l’énonciation. Le second ferait 

 
17 Le terme désigne l’ensemble de récits guerriers, mémoires de peuples d’Afrique centrale, interprétés encore 
actuellement par le joueur de harpe et conteur, le mbom-mvett. Ils opposent deux univers, celui des immortels, les 
Engong et celui des simples mortels, les Oku. 
18 On doit ce néologisme à Paul Zumthor. La Lettre et la voix, De la « littérature » médiévale. Paris : Seuil, 1987. 
19 Chants traditionnels portant souvent sur l’époque médiévale, collectées au XIXe s et au début du XXe s. Appelées 
byline par Yvan Sakharov, po bylinam signifiant « d’après les faits » et starinki, « chansons de l’ancien temps » par les 
collecteurs comme Pavel Rybnikov. 
20LABARTHE, Judith. L’Épopée. Paris : Armand Colin, 2007. 
21 MADELENAT, Daniel. L’Épopée. Paris : Presses Universitaires de France, 1986. 



15 
 

apparaître ce qu’il nomme dans son avant-propos « les permanences » ou traits 

caractéristiques. Ainsi, il procède à une classification qui n’oppose plus épopée ancienne et 

épopée actuelle mais qui distingue les différentes phases des écritures. Il considère alors qu’il y 

a quatre types de grands poèmes : l’épopée traditionnelle, celle de l’Antiquité ; la chanson de 

geste liée à la performance ; l’épopée classique, imitative et coupée de la création orale à la 

manière du Tasse ; la néo-classique illustrée par Hugo. Par ailleurs, il peut énoncer un certain 

nombre « d’invariances » qui permet de dessiner les usages génériques des poètes. 

La seconde méthode veut, à partir d’un corpus de textes fort éloignés dans leurs codes, 

décrire les lois de composition. Le développement du comparatisme culturel a permis la mise 

en regard de l’épopée africaine avec l’épopée indo-européenne. Christiane Seydou revient sur 

les grands poèmes du mvet du Gabon, sur les textes nyanga du Zaïre et enfin sur l’épopée 

malinké22 et fait émerger trois grands aspects unifiant les productions : le mode d’énonciation 

qui impose l’accompagnement instrumental, la thématique de la transgression qui rejoint 

l’hybris grec, et enfin la fonction idéologique des textes qui s’exprime dans la recherche et la 

promotion d’une unité communautaire. Son travail met ainsi en lumière une pratique plus 

universelle, bien que protéiforme, de l’épopée.  

La troisième façon de procéder exploite la réception de l’œuvre d’une manière oblique. 

Repartir de la lecture stricte d’Aristote semblait alors la condition pour comprendre les enjeux 

de l’épopée sur l’horizon du lecteur. Pour le théoricien grec qui est aussi le philosophe pour 

lequel le Beau est tributaire de la morale et des sens, l’épopée est une forme littéraire poétique 

qui répond à des impératifs de composition subordonnés à des effets immédiats sur le public, 

par la mise en place d'une action violente, créant ainsi une esthétique du pathétique, 

syncrétisme des préoccupations de l'humanité. Le lecteur ou l’auditoire assiste à une mise en 

tension du récit d’une part et à une exposition des faits de guerre de l’autre23 ; ces deux pôles 

dramatiques concentrent et renouvellent son intérêt et favorisent une relation d’étroite 

humanité. 

La nouveauté des études récentes vient donc de leur capacité à croiser les analyses, 

littéraires et historiques mais également religieuses et philosophiques. Le texte est considéré 

dans un ensemble de productions et de références culturelles distinctes. Il ne s’agit plus de 

niveler les œuvres pour qu’elles livrent le secret d’un modèle formel. Au contraire, c’est au 

 
22 SEYDOU, Christiane. Épopée et identité. Exemples africains. In : Journal des africanistes. Disponible sur : 
www.revue---analyses.org, vol. 58, n°1, 1988, p.7-22. Consulté le 13 novembre 2016. 
23 MOUGEOLLE, Pascale. Poétique de l’épopée d’Homère à Hugo. Une esthétique de la violence. Paris : De Boccard, 
2017. 



16 
 

travers d’approches variées et de leur propre diversité que l’étude peut être menée avec plus 

de garantie d’éviter les grilles de lecture préétablies. 

 

3. Un pied dans la mare 

Les recherches de ces dernières années reviennent sur la dimension politique de 

l’épopée. Il n’est pas tant question de son utilité civique telle que l’envisageait Aristote que de 

sa réelle implication dans les débats idéologiques et des réflexions liées à l’actualité de son 

énonciation. Dominique Boutet24 avait déjà montré que le véritable héros de l’épopée 

médiévale n’était pas le roi mais le chevalier qui se rebelle contre lui et qu’alors la chanson 

évoque par le conflit entre chrétiens et païens la révolte des vassaux. Mais le genre 

originellement n’a pas pour but de servir un propos politique et l’insuccès de La Henriade 

suffirait à le montrer puisque Voltaire trouve dans les contes un meilleur lieu d’élection de ses 

convictions personnelles. Le politique n’est exploité dans l’épopée « qu’en arrière-plan ». Sa 

présence a perduré, de l’épopée virgilienne qui fait l’éloge du brassage des peuples qu’Auguste 

refuse, à celle de Lucain qui se comprend comme une dénonciation des polémarques à la Néron 

ou encore à celle de Victor Hugo qui établit un contraste saisissant entre les hommes de progrès 

et les antiques tyrans. Aude Plagnard souligne le fait par exemple que les épopées portugaises 

de la Renaissance comme La Lusiada d’Alonso de Ercilla ne sont pas coupées de leur contexte 

immédiat25. Mais c’est l’actualisation de l’épopée aux XIXe et XXe siècles qui impose cet aspect 

politique pour Florence Goyet qui comprend ces œuvres comme des « épopées 

refondatrices »26 car elles sont le fruit « d’une époque troublée », « d’une crise ». Dans ce cadre, 

le travail épique mis en place est une « dynamique qui permet de faire émerger la nouveauté 

politique », en faisant se confronter des positions opposées sur le chaos relaté. On peut 

distinguer ce type de productions des poèmes de propagande tels qu’on les trouve en Guinée 

ou au Mali. Éric Jolly27 évoque par exemple les appropriations de la Soundjata par le texte 

constitutionnel et pour lui cette transformation est « l’expression de nouvelles revendications 

politiques et identitaires ». Dès lors, les auteurs peuvent entretenir une relation paradoxale avec 

ce genre qui a toujours été lié aux classes dominantes, en le transformant en lieu de rébellion 

 
24 BOUTET, Dominique. La politique et l’histoire dans les chansons de geste. In : Annales, Économies, Sociétés, 
Civilisations, n°6, vol. 31, 1974, 1119-1130. 
25  PLAGNARD, Aude. Des épopées imitatives et refondatrices ? Le cas d’Alonso de Ercilla et de Jéronimo Corte-Real. 
In : Recueil ouvert. Mis à jour le 22/09/2016. Disponible sur : http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-
alpes.fr:8080/revues/projet-epopee//revues/projet-epopee/228-entre-l-arioste-et-le-tasse-la-fabrique-d-un-
modele-epique-luso-espagnol-dans-le-dernier-tiers-du-seizieme-siecle.Consulté le 14 mai 2022. 
26 GOYET, Florence. L’épopée refondatrice-extension et déplacement du concept d’épopée. In : Le Recueil Ouvert. 
Mis à jour le : 05/10/2016, URL : http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-
epopee//revues/projet-epopee/165-le-travail-epique-definition-de-l-epopee-refondatrice 
27 JOLLY, Éric. L’épopée en contexte. Variantes et usages politiques de deux récits épiques. (Mali, Guinée). In : Histoire, 
sciences sociales, EHESS, Annales 2010/4. 



17 
 

du dominé, ce qui apparaît très nettement dans les épopées postcoloniales. Dans tous les cas, 

l’actualisation de l’épopée la fait passer de la représentation synoptique du monde au «  reflet 

emblématique d’une époque28 ». Ainsi, alors même que l’épopée s’abstrait d’ordinaire de tout 

contexte historique au point de le mythiser, qu’elle se place en surplomb ce qui l’isole de tout 

fanatisme, elle se fait l’écho dans les épopées récentes, d’événements qu’elle réinterprète pour 

mieux défendre une certaine image des peuples qu’elle illustre. Sur ce point, elle se sépare de 

sa matrice homérique, moins patriote qu’elle n’y paraît en ce que, pour elle, l’ennemi a 

davantage d’héroïsme encore que le Grec, ainsi que l’avait montré Paul Veyne.  

L’autre particularité que les études épiques récentes mettent en avant est la question 

de la décadence, qui relève autant du statut du genre que du motif narratif. Jean-Louis Backès 

et Dominique Boutet rappellent en effet que, si la chute est le thème même de l’épopée qui 

relate, dans sa célébration héroïque, la fin d’un cycle et la défaite d’un camp, parallèlement 

l’obsolescence accompagne le genre. Saulo Neiva rattache ce phénomène à son « incapacité à 

la modernité »29. Tout d’abord depuis le XIXe, de Stuart Mill à Poe et à Baudelaire, on lui a retiré 

le titre même de poésie comme le constate Gérard Genette dans son article consacré à 

« L’introduction à l’architexte »30, parce que le long poème privilégie le récit. Par ailleurs, 

l’histoire de l’épopée européenne tend à confirmer la difficulté de l’épopée à se maintenir dans 

certaines zones et à certaines époques. L’absence de productions, les insuccès ou les 

inachèvements témoignent de cette instabilité et peuvent être imputées principalement, me 

semble-t-il, à la fonction qu’on attribue au genre. Œuvre de diffusion des idées ? Représentation 

du monde ? Norme esthétique ? Texte diplomatique chargé de vanter les mérites d’un 

prince ? C’est le brouillage de ces visées qui fait blâmer l’épopée ou qui constitue un frein à son 

écriture. Le cas le plus exemplaire est celui de La Franciade de Ronsard. Denis Bjaï31 qui relate la 

genèse du texte et évoque ainsi les conditions qui ont mené à l’échec qu’on connait, rappelle 

les exigences des destinataires qui rendent la tâche impossible au poète. Quand la poésie 

devient texte de commande outrageusement élogieux et qu’il doit s’adapter au changement de 

héros – Henri II puis Charles IX – la marge de création n’existe plus. Ces différents aspects de la 

caducité de l’épopée amènent à réfléchir à la formation des épopées et à envisager sans doute 

que la reprise d’un modèle reste dépendante du « champ d’émergence » dont parlait Jean-

Marcel Paquette32. 

 
28 DERIVE, Jean. À quoi sert l’épopée ? In : Épopée-unité et diversité d’un genre, Paris : Karthala, 2002, p.176 et sq. 
29 NEIVA, Saulo. Épopée et modernité. Sur la caducité et la réhabilitation d’un genre. In : @analyses Revue de Critique 
et de Théorie Littéraire, vol.9, n°3, automne 2014. 
30 GENETTE, Gérard. Théorie des genres. Introduction à l’architexte. Paris : Seuil, 1986, p.138. 
31 BJAÏ, Denis. La Franciade sur le métier. Ronsard et la pratique du poème héroïque. Genève : Droz, 2001. 
32 PAQUETTE, Jean-Marcel. Définition du genre. In : Typologie des sources du Moyen Âge occidental. Turnhout : 
Brepols, 1988, p.34 et sq. 



18 
 

Enfin, les études récentes portent un nouveau regard sur les actualisations 

contemporaines. Florence Goyet refuse le continuum épopée-épique-héroïque pour définir 

l’évolution du genre33 devant le péril des études trop généralisantes qui créent des amalgames 

et celui des « présupposés jamais objectivés ». En fait, la réutilisation du matériau épique 

engendre toutes sortes de réécriture et cette tradition n’est pas récente. Il suffirait pour s’en 

convaincre de se rappeler des textes parodiques anciens ou d’observer les faces A et B des vases 

antiques. Le spectateur, hôte privilégié, pouvait y voir un passage exemplaire d’une épopée 

tandis que son vis-à-vis ne considérait qu’un épisode anecdotique et plus léger du mythe. Ce qui 

change est donc le mode de transposition car il ne s’agit plus de rejouer le même passage mais 

d’insérer des éléments épiques dans un discours dédié à un autre espace. L’extension de 

l’épopée a été amorcée pour Marguerite Mouton par le cycle et la trilogie34 –et je pourrais 

ajouter, par le fait même qu’une épopée ne compose jamais un système clos mais qu’elle reste 

ouverte pour un prolongement éventuel. La particularité des transpositions génériques actuelles 

serait que ce prolongement envisagé n’est pas nécessairement stricto sensu une épopée. 

La critique actuelle ouvre la voie à des enquêtes moins étroites, qui tentent de 

s’affranchir de positions dépassées et de valider de réels présupposés. 

 

Considérations générales 

Les nouvelles de l’épopée sont donc plutôt bonnes car de considérables avancées 

théoriques ont vu le jour. Le genre, fidèle à son histoire et sa relation au public, après avoir 

connu des phases de désenchantement, continue d’intriguer et les chercheurs en suivant ses 

méandres, voyagent d’un espace temporel à l’autre, d’une identité générique à l’autre. La 

critique a maintenant devant elle un grand champ d’investigation si elle veut se pencher sur les 

formes et les raisons de sa porosité.  

 

Références bibliographiques 

Livres et écrits monographiques 

a) Dans leur intégralité 

ANONYME. Chansons de geste espagnoles. Chanson de mon Cid. Chanson de Rodrigue, trad. 
Georges Martin. Paris : GF-Flammarion, 2005. 

 
33 GOYET, Florence. L’Épopée. In : Bibliothèque comparatiste, vox poetica. Mis à jour le 26 juin 2009. Disponible sur : 
http: //www.vox-poetica.com/sflgc/biblio/goyet.html. Consulté le 12 mai 2024. 
34 MOUTON, Marguerite. L’épopée moderne, épopée “symphonique” — Hugo et Tolkien. In : Le Recueil Ouvert. Mis 
à jour le 22/09/2016. Disponible sur : http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-
epopee//revues/projet-epopee/168-l-epopee-moderne-epopee-symphonique-hugo-et-tolkien. Consulté le 13 mars 
2024. 
 

http://www.vox-poetica.com/sflgc/biblio/goyet.html
http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee/revues/projet-epopee/168-l-epopee-moderne-epopee-symphonique-hugo-et-tolkien
http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee/revues/projet-epopee/168-l-epopee-moderne-epopee-symphonique-hugo-et-tolkien


19 
 

BJAÏ, Denis. La Franciade sur le métier. Ronsard et la pratique du poème héroïque. Genève : 
Droz, 2001. 

CHAUVIN, Cédric. Référence épique et modernité. Paris : Champion, 2012. 

ESMEIN, Camille. Palimpsestes épiques. Réécritures et interférences génériques, Dominique 
Boutet et Camille Esmein-Sarrazin (dir.). Paris : PU Paris-Sorbonne, 2006. 

ÉTIEMBLE, René. Essais de littérature (vraiment) générale. Paris : Gallimard, 1975. 

KESTELOOT, Lilyan. Épopées de l’Afrique noire, et en particulier Épopée et théorie littéraire. 
Paris : Karthala, 2009. 

LABARTHE, Judith. L’Épopée. Paris : Armand Colin, 2007. 

MONCOND’HUY, Dominique et SCEPI, Henri (Dir.). Les Genres de travers. Littérature et 
transgénéricité. Rennes, Presses Universitaires de Rennes, La Licorne n°82, 2008. 

MADELENAT, Daniel. L’Épopée. Paris : Presses Universitaires de France, 1986. 

MOUGEOLLE, Pascale. Poétique de l’épopée d’Homère à Hugo. Une esthétique de la violence. 
Paris : De Boccard, 2017. 

ROBERTSON-MELLOR, Geoffrey. The Franco-Italian Roland. Salford: University of Salford 
Reprographic Unit, 1980. 

ZUMTHOR Paul, La Lettre et la voix, De la « littérature » médiévale. Paris : Seuil, 1987. 

b) Chapitre ou partie d’un livre 

BAKHTINE, Mikhaïl. Esthétique et théorie du roman. Trad. Daria Olivier. Paris: Gallimard, 1987, 

p. 450. 

CHKLOVSKI, Victor.  La littérature extérieure à la “fable”. In : Sur la théorie de la prose (1929), 
trad. Guy Verret. Lausanne : L’Âge d’Homme, 1973, p. 271-300 

DERIVE, Jean. À quoi sert l’épopée ? In : Épopée-unité et diversité d’un genre, Paris : Karthala, 
2002, p.176 et sq. 

GENETTE, Gérard. Théorie des genres. Introduction à l’architexte. Paris : Seuil, 1986. 

JAUSS, Hans Robert. Littérature médiévale et théorie des genres. In : Théorie des genres. Paris : 
Seuil, 1986 (1970). 

MOUGEOLLE, Pascale. La transgénéricité, un facteur d’évolution générique ? Le cas de la mise 
en roman dans Le Roman de Thèbes et Énéas. In : La Conversation des genres. Mélanges et 
circonvolutions, P. Mougeolle (dir.). Paris : Garnier, 2015. 

PAQUETTE, Jean-Marcel. Définition du genre. In : Typologie des sources du Moyen Âge 
occidental. Turnhout : Brepols, 1988, p.34 et sq. 

 

Articles de périodique ou de revue 

BOUTET, Dominique. La politique et l’histoire dans les chansons de geste. In : Annales, 
Économies, Sociétés, Civilisations, n°6, vol. 31, 1974, 1119-1130. 

JOLLY, Éric. L’épopée en contexte. Variantes et usages politiques de deux récits épiques. (Mali, 
Guinée). In : Histoire, sciences sociales, EHESS, Annales 2010/4. 



20 
 

NEIVA, Saulo. Épopée et modernité. Sur la caducité et la réhabilitation d’un genre. In : 
@analyses Revue de Critique et de Théorie Littéraire, vol.9, n°3, automne 2014. 

 

Articles capturés sur Internet  

DINGREMONT, François. L’Odyssée est-elle moins épique que l’Iliade ? In : Le Recueil Ouvert. 
Mis à jour le 13 septembre 2016, disponible sur :htpp://ouvroir-littaarts.univ-grenoble-
alpes.fr :8080/revues/projetepopee//revues/projet-epopee/197-l-odyssee-est-elle-moins-
epique-que-l-iliade. Consulté le 25 juin 2025. 

GOYET, Florence. L’Épopée. In : Bibliothèque comparatiste, vox poetica. Mis à jour le 26 juin 
2009. Disponible sur : http: //www.vox-poetica.com/sflgc/biblio/goyet.html. Consulté le 12 mai 
2024. 

GOYET, Florence. L’épopée refondatrice-extension et déplacement du concept d’épopée. In : Le 
Recueil Ouvert. Mis à jour le : 05/10/2016, URL : http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-
alpes.fr:8080/revues/projet-epopee//revues/projet-epopee/165-le-travail-epique-definition-
de-l-epopee-refondatrice 

MOUTON, Marguerite. L’épopée moderne, épopée “symphonique” — Hugo et Tolkien. In : Le 
Recueil Ouvert. Mis à jour le 22/09/2016. Disponible sur : http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-
alpes.fr:8080/revues/projet-epopee//revues/projet-epopee/168-l-epopee-moderne-epopee-
symphonique-hugo-et-tolkien. Consulté le 13 mars 2024. 

PLAGNARD, Aude. Des épopées imitatives et refondatrices ? Le cas d’Alonso de Ercilla et de 
Jéronimo Corte-Real. In : Recueil ouvert. Mis à jour le 22/09/2016. Disponible sur : 
http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee//revues/projet-
epopee/228-entre-l-arioste-et-le-tasse-la-fabrique-d-un-modele-epique-luso-espagnol-dans-le-
dernier-tiers-du-seizieme-siecle.Consulté le 14 mai 2022. 

SEYDOU, Christiane. Épopée et identité. Exemples africains. In : Journal des africanistes. 
Disponible sur : www.revue---analyses.org, vol. 58, n°1, 1988, p.7-22. Consulté le 13 novembre 
2016. 

 

 

  

http://www.vox-poetica.com/sflgc/biblio/goyet.html
http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee/revues/projet-epopee/168-l-epopee-moderne-epopee-symphonique-hugo-et-tolkien
http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee/revues/projet-epopee/168-l-epopee-moderne-epopee-symphonique-hugo-et-tolkien
http://ouvroir-litt-arts.univ-grenoble-alpes.fr:8080/revues/projet-epopee/revues/projet-epopee/168-l-epopee-moderne-epopee-symphonique-hugo-et-tolkien


21 
 

 
FERNÁNDEZ, Cristina Beatriz. Una Farsalia sudamericana: las guerras 
civiles en el canto II de Armas antárticas, de Juan de Miramontes y 
Zuázola. Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 21-31. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.2131 

 
 

UNA FARSALIA SUDAMERICANA: LAS GUERRAS CIVILES EN EL CANTO II DE ARMAS 
ANTÁRTICAS, DE JUAN DE MIRAMONTES Y ZUÁZOLA 

 
A SOUTH AMERICAN FARSALIA: THE CIVIL WARS IN CANTO II OF ARMAS 

ANTÁRTICAS, BY JUAN DE MIRAMONTES Y ZUÁZOLA 
 

Cristina Beatriz Fernández35 
Centro Interdisciplinario de Estudios Europeos (CIESE) 

Instituto de Investigaciones sobre Sociedades, Territorios y Culturas (ISTeC) 
Universidad Nacional de Mar del Plata (UNMDP) 

Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) 
 

RESUMEN: El propósito de este trabajo es analizar, en el canto II de Armas Antárticas, de Juan de 
Miramontes y Zuázola (c. 1609), la relación entre historia y epopeya. En particular se focaliza la 
representación de las “guerras civiles” desatadas en ocasión de la conquista del Perú y la relación con los 
modelos de la épica, especialmente la Farsalia de Lucano. 
Palabras clave: épica colonial, Armas Antárticas, Lucano, guerra civil. 
 
ABSTRACT: The purpose of this work is to analyze, in Canto II of Armas Antárticas by Juan de Miramontes 
y Zuázola (c. 1609), the relationship between history and epic poetry. In particular, it focuses on the 
representation of the “civil wars” unleashed during the conquest of Peru and the relationship with epic 
models, especially Lucan's Pharsalia. 
 
Keywords: Colonial Epic, Armas Antárticas, Lucano, Civil War. 

 

 
35 Doctora en Ciencias del Lenguaje con mención en Culturas y Literaturas Comparadas, Universidad Nacional de 
Córdoba (UNC), Argentina, 2008. Posdoctorado acreditado en el Centro de Estudios Avanzados (CEA) de la UNC. 
Profesora Asociada a cargo de la cátedra de Literatura y Cultura Latinoamericanas I, Facultad de Humanidades, 
UNMDP. Investigadora Independiente en el CONICET. Dirección electronica: cristina.fernandez@conicet.gov.ar  

mailto:cristina.fernandez@conicet.gov.ar


22 
 

Las más que civiles guerras cantamos… 

Lucano, Farsalia36 

 

Introducción  

En 1541, el mismo año en que Francisco Pizarro moría asesinado en la ciudad de Lima, 

se publicaba en Lisboa la traducción al castellano de la Farsalia de Lucano, realizada por el 

sacerdote y humanista español Martín Laso de Oropesa (1499-1564). Algo más de medio siglo 

después, un soldado español ya acriollado, avecindado en el Virreinato del Perú, Juan de 

Miramontes y Zuázola (1567-1610 ó 1611), ocupaba sus ocios con la escritura de Armas 

Antárticas y hechos de los famosos capitanes españoles que se hallaron en la conquista del Perú, 

un poema heroico que, al decir de su más reciente editor y principal crítico, Paul Firbas, ocupa 

un lugar marginal en el canon de las letras hispanoamericanas (2006, p. 15). Esto se explica por 

su escasa difusión desde que fue escrito, en Lima, alrededor de 1609, pues recién pasó a la 

imprenta en Quito, en 192137. La célebre Biblioteca Ayacucho lo incorporó en 1978, caso notable 

porque hasta ese momento sólo había otro texto colonial y del Perú en la misma colección: los 

Comentarios reales del Inca Garcilaso. La edición de Firbas, publicada en 2006, es una cuidada 

versión filológica del texto acompañada por un estudio riguroso que corrige varias inexactitudes 

que se habían ido repitiendo acríticamente, tanto acerca del poema como de la biografía de su 

autor.   

En el ámbito de lo que podemos llamar, siguiendo a Ángel Rama, la “ciudad letrada” de 

la Lima colonial, hubo una producción poética creciente dentro de la cual hay que considerar “la 

espléndida épica culta del barroco” (RAMA, 2004, p. 59), resultante de la relación entre el nuevo 

orden urbano, la organización económica y la disponibilidad de tiempo del grupo criollo y 

letrado. Este género literario, multivalente, está imbricado con otras zonas de la discursividad 

colonial. Como sostiene Raúl Marrero-Fente: “En el género de la épica están presentes otras 

formaciones discursivas, literarias y no literarias, como la historia, la religión, el derecho, el 

discurso científico, la geografía, la protoetnología y la cartografía, entre otras” (2017, p. 13). 

 Armas antárticas es un poema épico cuya escritura debió concluirse, según conjetura 

Paul Firbas, entre 1608 y 1609, pues su autor murió entre 1610 y 1611. Lo fue elaborando, según 

parece, a lo largo de dos décadas y bajo el gobierno de cinco virreyes sucesivos del Perú. Se lo 

dedicó al Marqués de Montesclaros, quien gobernaba el virreinato al momento de concluirlo. A 

diferencia del caso de otros autores, como Pedro de Oña, este poema no se vincula 

 
36 Traducción de Martín Lasso de Oropesa, 1541. 
37 Cedomil Goic afirma que el poema fue publicado por vez primera por Félix Cipriano Coronel Cegarra en la Revista 
Peruana, Lima, 3, 1879, información que repite Margarita Peña (GOIC, 1988, p. 198 y 203; PEÑA, 2006, p. 263).  



23 
 

estrechamente con la misión de dignificar o defender la figura de ningún funcionario38. Quizás 

por ello no hubo urgencia en publicarlo y quedó manuscrito en España, adonde fue llevado, se 

supone, por el mencionado virrey39. 

El poema está compuesto por 1704 octavas reales en verso endecasílabo, agrupadas en 

veinte cantos, de acuerdo con el modelo de Torcuato Tasso.  El uso de la octava real ya era 

canónico para la épica renacentista y en el caso hispánico se vio reforzado por el impacto 

modélico de las traducciones que se sucedieron en el siglo XVI: la de Juan de Mena de la Ilias 

latina (1519), la de Martín Lasso de Oropesa de Lucano (1541), las de Jerónimo de Urrea (1549) 

y Nicolás Espinosa (1555) del Orlando furioso de Ariosto, la de Gregorio Hernández de Velasco 

de La Eneida de Virgilio (1555 y 1574), la de Juan Sedeño de la Jerusalem libertada de Torquato 

Tasso (1587) y la de Os lusiadas de Luis de Camoes hecha por Henrique Garcés en 1591. Todas 

estas traducciones, incluida la de Virgilio, se hicieron en octavas reales (KOHUT, 2014, p. 42; 

FIRBAS, 2006, p. 21-22; PIERCE, 1961, p. 367-374). 

 A los fines de este artículo, nos vamos a centrar en el segundo canto y en la inscripción 

de episodios de la conquista del Perú en este poema heroico40.  

 

1. La fortuna y el deorum ministeria 

El poeta sintetiza, antes de comenzar el exordio del canto, las guerras que van a constituir 

la materia narrativa del poema: 

Don Francisco Pizarro y don Diego de Almagro se encienden en guerras civiles. Los 
capitanes de Pizarro vencen y degüellan a Almagro. Los amigos de Almagro matan a 
Pizarro y alzan por gobernador a don Diego de Almagro, hijo del muerto. 
Vaca de Castro, gobernador por el emperador, da batalla, prende y degüella a don 
Diego de Almagro. Viene por virrey Blasco Núñez Vela, contra quien se levanta 
Gonzalo Pizarro, danse batalla en Añaquito, en que muere el Virrey. 

 
38 Nos referimos a episodios que se pueden contrastar con las condiciones de escritura de Armas Antárticas, como el 
caso del virrey García Hurtado de Mendoza, quien había becado al criollo chileno Pedro de Oña para escribir El Arauco 
domado. Esta obra fue impresa en el Perú en 1596 y lo que se pretendía con ello era responder a la exposición de 
hechos que se leía en la tercera parte de la célebre La Araucana de Alonso de Ercilla (1589), con la finalidad de mejorar 
la imagen de don García expuesta en esta última.  
39 Jason McCloskey sugiere la hipótesis de que el elogio a Magallanes, una figura heroica pero que representaba un 
problema político, fue la verdadera razón por la cual el poema se mantuvo inédito. En ese sentido, Armas antárticas 
sería tributario de Os Lusíadas, como sostiene James Nicolopulos (citado en MCCLOSKEY, 2013, p. 394).  
40 Resulta oportuno atender aquí a una observación etimológica que recoge Paul Firbas: “Antes de que las palabras 
épica y epopeya entraran a las lenguas vernáculas hacia finales del XVI y principios del XVII, la forma convencional de 
referirse al género era poesía heroica. Diez siglos antes, en el mundo latino, Isidoro de Sevilla en sus Etimologías había 
definido los metros heroicos por el tema, es decir, por narrar ‘las gestas y hazañas de los grandes hombres’ llamados 
héroes […] Los primeros testimonios del adjetivo épico en castellano aparecen hacia 1580. Lo usa Fernando de Herrera 
como cultismo latino (de epicus), proveniente del griego epos, ‘recitado, verso’; en inglés y francés ingresa por los 
mismos años. La documentación de epopeya es un poco posterior, de principios del XVII, voz también griega que 
significa ‘composición de un poema épico’. Miramontes no usa esos cultismos en su poema. Cuando se refiere a la 
escritura de Alonso de Ercilla y Pedro de Oña, las califica de ‘heroicas plumas’ (octava 223). Es siempre el carácter 
‘heroico’ de los hechos narrados lo que les confiere identidad a estos textos” (FIRBAS, 2006, p. 74-75).  



24 
 

El presidente Gasca da batalla a Gonzalo Pizarro, préndele y degüéllale. Pacifica el 
Pirú hasta la venida del virrey don Andrés Hurtado de Mendoza, marqués de Cañete. 
(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 190) 

 

 Notemos que el autor califica explícitamente de “guerras civiles” a los episodios que va 

a incluir en el canto II y, en consonancia con ello, el exordio apela a la “inconstante Fortuna”, a 

su “rueda” y a “la variedad de tu mudable intento”, para concluir en una reflexión muy del gusto 

barroco sobre la fragilidad y el cambio constante en el orden del mundo:  

Lo que era alteza ayer, ya es vana sombra, 
Lo que hoy es majestad, mañana es viento; 
Teatro de comedia, el mundo todo, 
De quien el recitante imita el modo.  
(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 190, octava 89) 

 

El primer ejemplo de esta “alteza” que prontamente deriva en “vana sombra” es, 

justamente, Francisco Pizarro, quien pasó de estar “en la alta cumbre / de la prosperidad” a 

sufrir una “miserable, aleve y atroz muerte”. La causa que se ofrece para explicar estos altibajos 

no es otra que “por aguardar Fortuna la costumbre / de su mudable condición”. En 

consecuencia, el tópico de la fortuna ocupa el lugar de un agente causal de estos sucesos, pero 

no es el único: los designios del Dios cristiano y la “ciega ambición” por el control de las tierras 

conquistadas son también causas que desordenan el mundo, que recién volverá a su equilibrio 

con la actuación del presidente Gasca y el marqués de Cañete. Veamos cómo se presenta cada 

una de estas causas. 

 Es recurrente en este canto la mención a los altibajos de los protagonistas de estas 

guerras civiles desatadas en el curso de la conquista de las tierras sudamericanas, altibajos 

resultantes de los cambios de la Fortuna, como en esta octava sobre Gonzalo Pizarro: 

Quien vio a Pizarro ayer que se imagina 
Rey, y que de ser rey del Pirú trata, 
Y como a semidiós, deidad divina, 
El indio y popular gente le acata; 
Mas hoy, porque al cuchillo el cuello inclina, 
Las manos un verdugo infame le ata, 
No sin suspiros, lástimas, dolores 
Y llanto de los nobles vencedores.  
(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 210, octava 170) 

 

 Recurrir a la fortuna era un tópico muy socorrido desde la Antigüedad, pero lo que nos 

interesa aquí es la vinculación con el programa épico de Lucano, uno de los grandes modelos 

latinos, junto con la Eneida de Virgilio, de Armas Antárticas (FIRBAS, 2006, p. 71; GONZÁLEZ 

DELGADO, 2010). Un rasgo que ciertamente comparten la Farsalia y el poema épico de 

Miramontes es la ausencia de un héroe protagónico, aspecto que en el primero de los textos 



25 
 

responde, según la crítica, al ideario estoico (LUQUE MORENO, 2016, p. XXII). No hay, por tanto, 

un héroe en el sentido de un sujeto excepcional cuyas hazañas articulen el poema, ni siquiera 

en forma de varios héroes sucesivos, lo que ha intensificado la posibilidad de que la Farsalia 

fuese leída como fuente historiográfica (LUQUE MORENO, 2016, p. XXXVI-XXXVII).  

Varios especialistas han señalado que la Fortuna tiene un rol medular en el poema de 

Lucano. Por ejemplo, Frederick Ahl advierte que, a diferencia de lo que ocurre, por ejemplo, con 

Troya en la Eneida, la Roma de Lucano no es una ciudad virtuosa destruida por la inclemencia 

de los dioses, sino una ciudad decadente y corrupta que merece el castigo divino41. Sin embargo, 

un aspecto que se ha resaltado de la obra del poeta hispano-romano es, justamente, que son 

los hombres y no los dioses los responsables de los acontecimientos, un aspecto en el que parece 

seguir la trama de las tragedias de su pariente, Séneca, que tampoco les asignaba un rol 

dramático a los dioses. En este esquema, donde resuenan conceptos propios del estoicismo, son 

la decisión de los hombres y la ciega Fortuna los que actúan como agentes de los hechos que se 

narran. Algo similar a lo que vemos en Armas Antárticas, donde son las pasiones y los deseos 

humanos los que desatan las guerras civiles y donde los bandos triunfantes cambian todo el 

tiempo, al ritmo de los cambios de la Fortuna. 

 Por otra parte, cabe recordar que Armas Antárticas se escribe a la sombra tanto de la 

nueva teologización propiciada por el Concilio de Trento como de los subsidiarios Concilios 

Limenses42. Si en el primer canto del poema se encuadraba la conquista del Perú en el plan de 

la Providencia Divina43, en este segundo canto es el Dios cristiano y católico es el que garantiza 

el resultado favorable de las decisiones de los hombres. Por ejemplo, el acuerdo de Almagro y 

Pizarro para conquistar el Perú llega a buen puerto porque “Dios, de presente, prosperó el 

intento / y consiguiose el fin del pensamiento”, un objetivo que no solamente se orientaba a la 

conquista del territorio, sino que, sobre todo, quedaba legitimado porque su finalidad declarada 

era haber “desterrado / de la gentilidad el falso rito, / habiendo en su lugar edificado / templos 

que canten gloria al infinito” (MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 191, octava 92). 

El gobierno de Vaca de Castro, también reseñado en sus aspectos más notables en este 

canto, es presentado como un momento de pacificación en medio de una sucesión de luchas 

 
41 En sus palabras: “Lucan’s Rome is not, like Vergil’s Troy, a healthy society ruined by the implacable hostility of the 
gods, but a decadent and corrupt city which deserves divine punishment. […] we find in the Pharsalia what we find in 
most Senecan tragedy: the interaction of man with man and of man with nature without the intermediacy of god 
(AHL, 1976, p. 280, 282). En palabras de LUQUE MORENO, “si la Eneida había cantado la heroica grandeza de la gloria 
de Roma bajo el patrocinio de los dioses, la Farsalia cantaba la ruina de aquella vieja Roma, víctima de las pasiones 
de sus hombres” (2016, p. XLI). 
42 Recordemos que el primer Concilio de Lima tuvo lugar en 1551-1552, el segundo Concilio en 1567-1568, el tercero 
en 1582-1583, el Cuarto Concilio Provincial Limense en 1591 y el Quinto en 1601. Recién con el Tercer Concilio se 
aplicaron los decretos tridentinos a Sudamérica (SARANYANA y ALEJOS-GRAU, 1999, p. 143). 
43 Hemos estudiado esta relación en FERNÁNDEZ, 2021. 



26 
 

fratricidas. Precisamente esa paz se logra gracias al gobernador enviado por el rey, tan “sagaz” 

como “discreto”, ocupado, por un lado, en “ensanchar la española monarquía” pero, sobre todo, 

en que “entre el idólatra se entable / la santa religión, la fe inefable” (MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 

2006, p. 196, octava 114), es decir, que nuevamente vemos cómo el éxito de sus acciones se 

ampara en la obediencia al rey y en el servicio a Dios: 

Qu’el uso de las armas, militando 
Sin soberbia ambición, antes con celo 
De ir nuestra fe cathólica ensalzando, 
Es gobierno político en el suelo  
(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 215, octava 189) 

  

 Claramente, en el programa pos conciliar que sigue la obra, resulta útil el modelo del 

programa poético de Lucano, que rechazaba el “tratar las escaramuzas de César y Pompeyo a 

través de la intervención de dioses, con el aparato que los antiguos denominaban deorum 

ministeria” (VIEIRA, 2011, p. 660). Pero es aceptable y hasta exigible la legitimación de las 

acciones de los personajes en la doctrina del Dios cristiano, que si no los obliga a actuar de un 

modo determinado (pues ello entraría en conflicto con el dogma del libre albedrío), resulta ser 

el que inclina finalmente la balanza de la Fortuna del lado del monarca español. Y ello porque la 

difusión de la doctrina cristiana es el fin al cual se orientan las acciones de los personajes y el fin 

del canto: 

Mas este contumaz civil rüido, 
Este volver el hierro al pecho mismo,  
aquesta deslealtad que os ha tenido 
En mísero, confuso y ciego abismo, 
Vergüenza es que haya tal acontecido 
Entre gente con ley, con fe y bautismo; 
Y es bien que la rüina, el mal y daño 
Os pueda ya servir de desengaño.  
(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 215, octava 190) 

 

En síntesis, la reducción del aparato sobrenatural y la narración de los eventos en línea 

con el relato historiográfico44 acercan a este poema a otra de las dimensiones de la épica, 

oportunamente recordada por Elena Calderón: en gran medida, la épica había sido un “manual 

 
44 Sostiene Imogen Choi que “One other form of writing with which epic often affiliated itself in this period, particularly 
when giving an account of recent wars, was historiography. The Neronian poet Lucan, who recounted the (relatively) 
recent history of the wars between Julius Caesar and Pompey in his Pharsalia or De Bello Civili [Concerning the Civil 
War], and who was adopted as ‘nuestro Lucano’ in Spain because of his birth in Roman Corduba, provided a 
prestigious precedent for blurring boundaries between the two genres. The widely read and abundantly annotated 
prose translation of the Pharsalia by Martín Lasso de Oropesa (c. 1538–40, with numerous subsequent editions) only 
added to this confusion, with its titling variously as La historia que escribió en Latín el poeta Lucano [The History which 
the Poet Lucan Wrote in Latin] or Lucano, poeta y historiador antiguo: En que se tratan las guerras Pharsalicas [Lucan, 
Ancient Poet and Historian: In which Are Narrated the Pharsalian Wars]. Epic poems often shared shelf space and a 
common readership with works of history in the period (CHOI, 2022, p. 13) 



27 
 

del buen gobierno”y ése era un “dato esencial de la categoría épica […] que había inspirado 

tanto a Homero como a Virgilio pero que se había perdido con la saga novelesca de los Orlando 

del Renacimiento, de Ariosto, Boiardo y Luigi Pulci” (CALDERÓN DE CUERVO, 2011, p. 10-11). 

 

2. Auri sacra fames (maldita hambre de oro) 

 El tópico literario que quedó asociado a este verso de la Eneida, aparece también en el 

canto que estamos analizando, bajo la forma de la “ambición” y la “codicia” que, desmesuradas, 

causan un desequilibrio en el mundo. Como es sabido por la historia y tal como lo consigna el 

poema, la repartición de las tierras según ordenanza real es lo que desata el conflicto entre el 

clan de los Pizarro y el de los Almagro, en particular, el dominio sobre la ciudad del Cuzco, que 

ambos interpretaban que les correspondía. A lo largo de los versos se reitera la presencia de la 

ambición como causante de que las armas de los españoles se vuelvan contra sí mismas, y la 

alusión a las guerras civiles romanas no tarda en llegar: “¡Oh César, oh Pompeyo, que así distes 

/ tristes principios a mil fines tristes!” (MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 192, octava 96). Más 

adelante, en ocasión de los problemas ocasionados por una ordenanza del rey en favor de los 

indígenas, dirá que “Siempre hincha y no harta la codicia / al insaciable hidrópico avariento, / 

antes nuevo incentivo de hambre cobra, / cuanto más de riquezas tiene sobra” (MIRAMONTES Y 

ZUÁZOLA, 2006, p. 197, octava 118) o, más adelante: 

La soberbia ambición, desordenada, 
Al precipicio lleva de la vida, 
Qu’es máquina en el viento fabricada 
Y en colunas de vidrio sustenida  
(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 210, octava 169) 

 

Nuevos conflictos se desatan cuando ordenanzas del rey determinan que los indígenas 

no deben ser esclavizados: “aquesta santa ley de celo justo / los dio ocasión de crímines y 

excesos: / qu’el soberbio, arrogante, altivo pecho / sólo admite la ley de su provecho” 

(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 197, octava 117). El problema de esta “ambición” o “codicia” 

es que traspasa los límites impuestos por la lealtad al soberano, se convierte en una forma de 

hybris (desmesura). La voz poética la condena en una apelación directa al monarca, cuando 

reseña los esfuerzos del virrey Vasco Núñez Vela, desafiado por la facción de los Pizarros cuando 

intentaba hacer cumplir las órdenes del rey: 

Supremo y sacro Rey de las Españas, 
Muro, amparo, coluna y fundamento 
De nuestra santa fe: si tus hazañas 
Suben al estrellado firmamento, 
Ves aquí a Vela, está en tierras estrañas 
Representando tu alto acatamiento, 
Donde ni a ti ni a su prudencia mucha 



28 
 

Se teme, se respecta ni se escucha.  
(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 201, octava 135) 

 

Los eventos se salen de cauce cuando la lucha entre las facciones de los conquistadores 

culmina con Gonzalo Pizarro, quien alcanza a mantener el control de la región por cinco años, 

desafiando incluso la autoridad del rey. En varias partes, el poema habla de su intención de 

coronarse: “lo que concibió en su pensamiento / que fue ser colocado en regio asiento” 

(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 200, octava 128), una acción que no llega a concretar por temor 

a no ser secundado por todos sus hombres:  

Mas suspendió investirse en la diadema, 
Ceptro y autoridad de real persona, 
Porque muchos leales corazones 
Sintió de diferentes opiniones.  
(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 203, octava 143) 

  

Y para más claridad acerca de esta teoría moral y política, el canto concluye ensalzando la 

labor de pacificación del virrey Andrés Hurtado de Mendoza, labor que consistió, centralmente, 

en moderar las ambiciones y reencauzar a los sediciosos: “…los hinchados pechos moderasen / 

sus vanas y soberbias ambiciones, / porque entre ocioso olvido sepultasen / las ya desvanecidas 

pretensiones / y con sana intención y justos modos / el águila imperial siguiesen todos” 

(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 212, octava 178). Es así como puede afirmar que “Goza el Pirú 

de mansa paz que iguala/ a la tranquilidad de Otavïano” (MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 212, 

octava 180). Esta lectura teleológica, según la cual los eventos narrados conducen finalmente a 

una situación de pacificación y gloria imperial, resuenan como un eco del pasaje lucaniano en el 

cual se justifican las penurias de las guerras civiles como paso necesario para llegar al esplendor 

de la Roma coetánea al poeta45.  

 

Consideraciones finales 

Ya ha sido señalado que la función modélica del poema de Lucano resulta operativa en 

Armas Antárticas porque es la historia inmediata la que se presenta como historia épica: 

Miramontes se aparta de las preceptivas poéticas más prestigiosas de principios del 
del siglo XVII, particularmente de Tasso o el Pinciano, pero se adscribe a una tradición 
‘nacional’ cuyo origen estaba en la Farsalia del poeta latino Lucano, nacido en 
Córdoba y considerado español. La fuerza de la autoridad de Lucano permitía a los 
poetas españoles mantener una oposición nacionalista respecto del canon de 
Ferrara (FIRBAS, 2006, p. 78) 
 

 
45 En el libro I, el poeta se dirige al emperador Nerón y le dice: “mucho es, con todo, lo que Roma debe a las guerras 
civiles, pues estos sucesos tuvieron como objetivo tu llegada” (LUCANO, 2016, Libro I, p. 7). 



29 
 

En el caso de nuestro autor, respaldaba su proyecto de documentar la tortuosa realidad 

de la historia del virreinato. En sintonía con ello, cabe prestar atención a la construcción de 

figuras heroicas en un poema donde no hay un único protagonista y en un canto donde los 

conquistadores del Perú habían concluido por levantarse en armas contra los representantes 

del rey. Algunos atributos favorables se mantienen en los personajes centrales, como la ausencia 

de crueldad: Pizarro vence a Almagro pero no es suya la orden de matarlo, sino, como decía la 

introducción al canto, de “sus capitanes”: “Los de Pizarro al fin prevalecieron / y por ellos 

Almagro preso y muerto / fue, sin que tal crueldad el Marqués [es decir, Pizarro] mande / antes 

sintió en sabello un dolor grande” (MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 192, octava 97). Este 

episodio no hace más que desatar una seguidilla de muertes violentas y realizadas a traición, no 

en batalla, como cuando el “audaz Vascuence Herrada”, “en venganza del caro amigo muerto” 

(Almagro) se conjura con unos pocos amigos para matar a Pizarro, algo que el autor del poema 

presenta como una acción fuera de toda lógica: “O fue temeridad o fue locura / o desesperación, 

qu’es lo más cierto” (MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 193, octava100). Este es un aspecto en 

que el poema sigue la lógica de la Farsalia, pues resulta dificultoso que una guerra civil permita 

el surgimiento de héroes indiscutibles. Como afirma Eleonora Tola: 

La guerra civil no puede generar, pues, héroes ni acciones en el sentido convencional 
ya que contamina por igual a las dos facciones en pugna. La inscripción lucaniana del 
discurso histórico en una epopeya provoca una redefinición de categorías estéticas 
que implica, más allá del plano axiológico, una desestabilización de los supuestos 
propios del epos heroico. (TOLA, 2011, p. 611) 

 

En consonancia con ello, el tratamiento de las muertes de los personajes principales, 

lógicamente refrendados en lo históricamente acaecido, se ampara literariamente en este 

modelo para relatar sus finales, lejanos, muchas veces, al paradigma de lo heroico. La muerte 

de Pizarro da lugar a algunas escenas significativas. En primer término, su asesinato tiene lugar 

en su casa, en el centro urbano de Lima, y el poeta apela a imágenes sonoras y visuales para 

representar el efecto en la población urbana de la tremenda noticia: “sonó en la plaza un 

alboroto, / como cuando al frondoso bosque opaco / bate las ramas el furioso Noto, / o cual si 

la ciudad entrada a saco / fuera del enemigo, el muro roto” (MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 

216, octava 194). Varias octavas del canto se dedican a escenas luctuosas por la muerte de 

Pizarro, ocasión en la que “plebeya y noble gente” se deshace en “acerbo llanto” o “cúbrense 

de luto” en la muerte del “héroe […] a quien llama, si muerto en tierra ya, la inmortal fama” 

(MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 194, octava 104). Un episodio singular tiene lugar en torno 

al cadáver de Pizarro, pues el nuevo gobernador, Diego de Almagro, no tiene “compasión” y no 

se ocupa de darle “sepultura honrosa”. Lo hace “la señora / venerable, María de Lezcano, / que 



30 
 

hurta y lleva el yerto cuerpo al templo, / de piedad y valor dándote ejemplo.” (MIRAMONTES Y 

ZUÁZOLA, 2006, p. 195, octava 108)46.  

El ocaso de los héroes en Armas Antárticas se encuentra así a la altura de las guerras 

fraticidas que Lucano relataba y en las que no había superioridad moral en ninguno de los 

bandos. A los conquistadores del Perú podría aplicarse lo mismo que predicaba el poeta 

cordobés de los generales romanos: “Quién empuñó con más derecho las armas, es impiedad 

saberlo” (LUCANO, 2016, Libro I, p. 11). 

 

Referencias 

AHL, Frederick M. Lucan. An Introduction. Ithaca and London: Cornell UP, 1976. 

CALDERÓN DE CUERVO, Elena. Los presupuestos teóricos en torno a la configuración épica de 
La Christiada. In: Elena M. CALDERÓN DE CUERVO (editora). Actas del I Congreso Internacional 
de Estudios sobre la Épica. Configuraciones del género desde los clásicos a la actualidad. 
Mendoza: UNCu, 2011, p. 1-14. Disponible en línea: 
https://congresoepica.files.wordpress.com/2011/09/actas_finales_issn.pdf  

CHOI, Imogen. The Epic Mirror. Poetry, Conflict Ethics and Political Community in Colonial Peru. 
Woodbridge: Tamesis, 2022. 

FERNÁNDEZ, Cristina Beatriz. El retorno a Cajamarca en el canto I de Armas Antárticas. In: Letras, 
Buenos Aires: Universidad Católica Argentina, n. 84, p. 23-36, 2021. Disponible en: 
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/13438/1/retorno-cajamarca-canto.pdf 

FIRBAS, Paul. Primera parte. In: Juan de MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, Armas antárticas, estudio, 
edición crítica y notas de Paul Firbas. Lima: Pontifica Universidad Católica del Perú, 2006, p. 15-
155.  

GOIC, Cedomil. Introducción a Alonso de Ercilla y la poesía épica. In: Historia y crítica de la 
literatura hispanoamericana. 1. Época colonial. Barcelona: Crítica, 1988, p. 196-206. 

GONZÁLEZ DELGADO, Ramiro. Tradición clásica en Armas antárticas de Juan de Miramontes y 
Zuázola. In: Lemir. Valencia: Universidad de Valencia, n. 14, 2010, p. 89-98. 

KOHUT, Karl. La teoría de la épica en el Renacimiento y el Barroco hispanos y la épica indiana. 
In: Nueva Revista de Filología Hispánica. México: El Colegio de México, v. 62, n. 1, 2014, p. 33-
66.  

LUCANO, M. Anneo. Farsalia. Introducción general de J. Luque Moreno. Traducción y notas de 
Antonio Holgado Redondo. Madrid: Gredos, 2016.  

LUCANO, Marco Anneo. La Historia que escribió en latín el poeta Lucano trasladada en 
castellano por Martín Lasso de Oropesa secretario de la excelente señora marquesa del Zenete 
condesa de Nassou [1541]. Disponible en: https://www.cervantesvirtual.com/obra/la-historia-
que-escriuio-en-latin-el-poeta-lucano-1008218/  

LUQUE MORENO, J. Introducción general. In: M. Anneo LUCANO. Farsalia. Traducción y notas 
de Antonio Holgado Redondo. Madrid: Gredos, 2016, p. VII-LI. 

 
46 El elogio de la señora de Lezcano remite tanto a caracteres paganos como a figuras cristianas: “¡Oh varonil matrona, 

oh Madalena, / que hasta dalle sepulcro le acompañas” (MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, 2006, p. 195, octava 109). 

https://congresoepica.files.wordpress.com/2011/09/actas_finales_issn.pdf
https://www.cervantesvirtual.com/obra/la-historia-que-escriuio-en-latin-el-poeta-lucano-1008218/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/la-historia-que-escriuio-en-latin-el-poeta-lucano-1008218/


31 
 

MARRERO-FENTE, Raúl. El fantasma de la épica y los estudios coloniales. In: Poesía épica 
colonial del siglo XVI. Historia, teoría y práctica. Madrid / Frankfurt am Main: Universidad de 
Navarra / Iberoamericana, 2017, p. 11-30. 

MCCLOSKEY, Jason. Crossing the Line in the Sand: Francis Drake imitating Ferdinand Magellan in 
Juan de Miramontes's Armas antárticas. In: Hispanic Review. Philadelphia: University of 
Pennsylvania, v. 81, n. 4, 2013, p. 393-415.  

MIRAMONTES Y ZUÁZOLA, Juan de. Armas antárticas. Estudio, edición crítica y notas de Paul 
Firbas. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 2006. 

PEÑA, Margarita. Poesía épica. In: Roberto GONZÁLEZ ECHEVARRÍA y Enrique PUPO-WALKER 
(editores), Historia de la literatura hispanoamericana I. Del descubrimiento al modernismo. 
Madrid: Gredos, 2006, p. 252-279. 

PIERCE, Frank. La poesía épica del Siglo de Oro. Madrid: Gredos, 1961.  

RAMA, Ángel. La ciudad letrada. Prólogo de Carlos Monsiváis. Santiago de Chile: Tajamar, 2004.   

SARANYANA, Josep Ignasi y Carmen José ALEJOS-GRAU. Capítulo III. La primera recepción de Trento 
en América (1565-1582). In: Josep Ignasi SARANYANA (director), Teología en América Latina. Desde 
los orígenes a la Guerra de Sucesión (1493-1715). Volumen I, Madrid / Frankfurt am Main: 
Iberoamericana / Vervuert, 1999, p. 131-148. 

TOLA, Eleonora. Poética del epos y guerra civil en Lucano (B.C. 3, 298-762). In: Elena M. 
CALDERÓN DE CUERVO (editora), Actas del I Congreso Internacional de Estudios sobre la Épica. 
Configuraciones del género desde los clásicos a la actualidad. Mendoza: UNCu, 2011, p. 611-
619. Disponible en línea: 
https://congresoepica.files.wordpress.com/2011/09/actas_finales_issn.pdf 

VIEIRA, Brunno. La Farsalia como Romana Carmina. In: Elena M. CALDERÓN DE CUERVO 
(editora), Actas del I Congreso Internacional de Estudios sobre la Épica. Configuraciones del 
género desde los clásicos a la actualidad. Mendoza: UNCu, 2011, p. 659-667. Disponible en 
línea: https://congresoepica.files.wordpress.com/2011/09/actas_finales_issn.pdf  

  

https://congresoepica.files.wordpress.com/2011/09/actas_finales_issn.pdf
https://congresoepica.files.wordpress.com/2011/09/actas_finales_issn.pdf


32 
 

 
MENEZES, Luara Carvalho Fontes. A memória histórica e a 
ressignificação épica do luto em Mães paralelas, de Pedro Almodóvar. 
Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 32-42. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.3242 

 
A MEMÓRIA HISTÓRICA E A RESSIGNIFICAÇÃO ÉPICA DO LUTO  

EM MÃES PARALELAS, DE PEDRO ALMODÓVAR 
 

LA MEMORIA HISTÓRICA Y LA RESIGNIFICACIÓN ÉPICA DEL LUTO  
EN MADRES PARALELAS, DE PEDRO ALMODÓVAR 

 

Luara Carvalho Fontes Menezes47 
Universidade Federal de Sergipe (UFS) 

Programa de Pós-Graduação em Letras (PPGL/UFS) 
Centro Internacional e Multidisciplinar de Estudos Épicos (CIMEEP/UFS) 

 

RESUMO: Mães Paralelas (2021) é a obra cinematográfica aqui selecionada para uma análise que tem 
como finalidade interpretar de que forma Pedro Almodóvar traça os fios de uma narrativa épica que se 
desencadeia em uma leitura psicanalítica do luto e da reconstrução da memória no plano histórico. O 
intuito deste trabalho é debruçar-se sobre a maneira com que as personagens principais se revelam como 
as novas heroínas que assentam as suas narrativas no (des)enterrar de seus mortos e na reconstituição 
de suas memórias. Para isso, serão resgatados Joseph Campbell (2001) em suas elaborações sobre o mito; 
Anazildo da Silva e Christina Ramalho (2022), em seus estudos sobre a semiotização épica do discurso; 
Glissant (2013) na constituição de um novo épico; e Sigmund Freud (1914, 1917, 1937) em sua análise 
sobre a elaboração do luto. As personagens de Almodóvar apontam para um heroísmo que se desvela nos 
enfrentamentos cotidianos, subvertendo a concepção clássica do herói. Assim, Mães Paralelas se 
constitui como novo épico, trazendo o protagonismo de figuras que buscam a ancestralidade como raiz 
no vasto campo da pós-modernidade.  
Palavras-chave: Pedro Almodóvar; Mães Paralelas; luto; cinema épico.  
 
RESUMEN: Madres Paralelas (2021) es la película seleccionada para su análisis, con el objetivo de 
interpretar cómo Pedro Almodóvar teje los hilos de una narrativa épica que se desarrolla a través de una 
lectura psicoanalítica del luto y la reconstrucción de la memoria a plan histórico. El objetivo de este trabajo 

 
47 Doutoranda em Estudos Literários pela Universidade Federal de Sergipe (UFS); e-mail: luamandala7@gmail.com. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4840-8801. 

mailto:luamandala7@gmail.com


33 
 

es examinar cómo los personajes principales se revelan como nuevas heroínas que basan sus narrativas 
en el (des)entierro de sus muertos y la reconstrucción de sus recuerdos. Para ello, nos basaremos en 
Joseph Campbell (2001) por sus elaboraciones sobre el mito; Anazildo da Silva y Christina Ramalho (2022) 
por sus estudios sobre la semiotización épica del discurso; Glissant (2013) por la constitución de una nueva 
épica; y Sigmund Freud (1914, 1917, 1937) por su análisis de la elaboración del luto. Los personajes de 
Almodóvar apuntan a un heroísmo revelado en las luchas cotidianas, subvirtiendo la concepción clásica 
del héroe. De este modo, Madres Paralelas constituye una nueva epopeya, protagonizada por figuras que 
buscan la ascendencia como sus raíces en el vasto campo de la posmodernidad. 
Palabras clave: Pedro Almodóvar; Madres paralelas; luto; cine épico. 

 
 
Introdução 
 

“[...] com o sangue de quem foram feitos meus olhos?” 
Donna Haraway 

 
Até que os leões inventem as suas próprias histórias, 

os caçadores serão sempre os heróis das narrativas de caça. 
Mia Couto 

 

O presente artigo tem como objetivo principal articular o épico com o cinema e a 

psicanálise, áreas que tendem a se enriquecer bastante quando juntas. Importante salientar, 

contudo, que não há o intuito de se psicanalisar a obra, mas pensar nas sugestões de caminhos 

que a psicanálise pode trazer para a sua interpretação. Mães Paralelas foi lançado em 2021 e, 

como um bom tradutor das emoções humanas, Pedro Almodóvar desta vez conta a história de 

duas mulheres, Janis (interpretada por Penélope Cruz) e Ana (vivida por Milena Smit), que dão 

à luz no mesmo dia e no mesmo hospital. Janis, aos 40 anos de idade, deseja a sua gravidez. Já 

Ana, adolescente, engravida acidentalmente e enfrenta o medo e o arrependimento. Janis 

descobre que os seus bebês foram trocados na maternidade e vive um caso amoroso com a 

jovem Ana. Para além desse improvável relacionamento entre essas mães solteiras, uma 

subtrama presente no filme traz a busca incessante de Janis para que se desenterrem os 

esqueletos de seus antepassados que morreram na Guerra Civil Espanhola.  

Assim, ao decidir trazer à baila o regime do ditador Francisco Franco, Almodóvar dá cor 

ao trauma coletivo que se enraíza na memória histórica e no psiquismo de cada pessoa que teve 

algum familiar morto ou desaparecido em um dos períodos mais sangrentos e torpes do país. 

Eis então a façanha do cineasta: os dramas pessoais e os traumas coletivos são dois véus que se 

enlaçam numa dança, enquanto o vento da narrativa os sopra para um caminho de elaboração, 

para uma nova rota em que se dá palavra e imagem à dor e nome aos insepultos. 

Vale salientar que a diegese fílmica é uma história recontada, como produto de um 

processo de reconhecimento de outras vozes, e de renovação de sentidos e significados 

anteriores. Nesse sentido, Linda Hutcheon fala desses dois processos como transcodificação em 



34 
 

Uma teoria da adaptação (2013, p.9): “Tal como a tradução, a adaptação é uma forma de 

transcodificação de um sistema de comunicação para outro”. 

Assim, esta pesquisa irá percorrer pelas elaborações sobre o mito, trazidas por Joseph 

Campbell (2001), pelas reflexões e análises do discurso épico, levantadas por Anazildo da Silva 

e Christina Ramalho (2022), pela investigação de um novo épico, proposta por Glissant (2013), 

e pelas análises sobre o luto, abordadas por Sigmund Freud (1914, 1917, 1937).  

 

O novo épico como recuperação da memória histórica 

Há mais ou menos cento e trinta mil anos passamos a enterrar os nossos mortos. A peça 

grega Antígona, escrita por Sófocles, já destacava a importância de se dar um sepultamento 

digno aos mortos. Na história, a personagem principal opta por enfrentar a própria morte a fim 

de garantir que seus irmãos, cujos corpos foram deixados expostos como punição do rei, 

recebam um enterro apropriado. Isso ressalta uma característica humana de prestar tributo e 

realizar rituais em torno da morte, reconhecendo o valor simbólico do enterro. Quando não há, 

porém, o direito de enterrarmos os nossos mortos, e quando eles foram as vítimas de um 

processo de apagamento, a elaboração desse luto se confunde e se mistura ao desejo de justiça.  

Nesse contexto, o epos irá pairar na linguagem, criando um universo em que as 

personagens de Mães Paralelas (2021), de Pedro Almodóvar, revelam seus feitos heroicos na 

vida ordinária, trazendo, com isso, uma demonstração do novo épico (Glissant, 2013), em que a 

voz dos “não privilegiados” ganha protagonismo. Em um dado momento Janis diz para Ana: “Há 

mais de 100 mil desaparecidos, enterrados por aí, em valas e perto de cemitérios, seus netos e 

bisnetos querem poder desenterrar seus restos mortais para dar a eles um enterro digno. E até 

fazermos isso, a guerra não terá acabado” (Mães Paralelas, 2021).  

É preciso, com isso, recuperar as vozes que passaram por sucessivos apagamentos, em 

um movimento de colagem e de reconstrução de identidades que foram intencionalmente 

fragmentadas pela guerra. Glissant (2005, p. 107), em sua obra Introdução a uma poética da 

diversidade, traz um termo bastante curioso, essencialmente vivo e paradoxal, propondo uma 

“visão profética do passado”, que seria não um delírio poético atemporal, mas uma posição de 

investigação desses rastros deixados e o que eles podem, no presente, significar e alertar sobre 

o futuro. O escritor, então, afirma: “[...] deve[m] também ser sonhado[s] de maneira profética, 

para as pessoas, comunidades e culturas cujo passado, justamente, foi ocultado (Glissant, 2005, 

p. 103). Glissant também era poeta, algo importante de salientar quando isso incide diretamente 

na sua maneira de compreender as sociedades, visto que o político sempre alcança o poético, 

ainda que este deseje a fuga. Aqui, porém, pensamos dimensão poética de uma maneira 



35 
 

abrangente, quando os cineastas também a utilizam para falar da morte, da guerra e da 

violência. Almodóvar parece dar cor a um trauma coletivo e trazer o rasgo que a guerra desenha 

em um país. 

Assim, temos o retrato desses “novos heróis” de uma realidade impiedosa, uma guerra 

que é travada em busca de sua própria identidade. Com isso, a compreensão histórica torna a 

narrativa ficcional ainda mais potente. Em O poder do mito, Joseph Campbell (2001) diz: 

 

Analisar a história a partir de sua interação com os tempos da memória é uma 
tarefa complexa, pois, à memória integram-se lembrança e esquecimento, 
fragmentação e totalidade. À História, que é um procedimento intelectual de 
construção do saber, cabe captar, nas diferentes fontes da memória, 
elementos e informações que possam subsidiar a reconstrução do passado 
com criatividade e rigor. Dessa forma, o conhecimento histórico estará 
cumprindo tripla função: realimentar e recriar a memória social; narrar o 
acontecido e, finalmente, produzir interpretações consistentes sobre o que, 
sendo passado, é também presente, pois as marcas essenciais dos processos 
ficam registradas como tatuagens na vida das comunidades através dos 
tempos que se sucedem (Campbell, 2001, p. 11). 

 

No novo épico (Glissant, 2013), o herói não lida mais com armas e confrontos diretos 

com inimigos, mas com a sua realidade crua e complexa. Em se tratando de Mães Paralelas 

(2021), a saga heroica é realizada por duas mulheres, em meio às violências e às interdições que 

envolvem, sobretudo, uma questão de gênero, como estupro, abandono na gravidez, abdicação 

da vida profissional em prol da família etc. Campbell (2001, p. 131), mais à frente, afirma que a 

façanha do herói é ter “a coragem de enfrentar julgamentos e trazer todo um novo conjunto de 

possibilidades para o campo da experiência interpretável, para serem experimentadas por 

outras pessoas”. Essa façanha, por sua vez 

[…] começa com alguém a quem foi usurpada alguma coisa, ou que sente 
estar faltando algo entre as experiências normais franqueadas ou permitidas 
aos membros da sociedade. Essa pessoa então parte numa série de aventuras 
que ultrapassam o usual, quer para recuperar o que tinha sido perdido, quer 
para descobrir algum elixir doador da vida. Normalmente, perfaz-se um 
círculo, com a partida e o retorno (Campbell, 2001, p. 131). 

As “aventuras que ultrapassam o usual” do herói, trazidas por Campbell, se relacionam 

com o que diz Tania Montoro (2017), professora de Cinema formada pela UFRJ, em um texto 

chamado Um cinema de autor: Pedro Almodóvar:  

Pedro Almodóvar inscreve sua autoria na força de seus personagens e no 
próprio destino do amor. Seus personagens são, em maioria, sujeitos no 
limiar da marginalidade, drogados, travestis, homossexuais, deficientes 
físicos, mulheres neuróticas, pessoas cunhadas pelo abandono ou pela 
degradação social. O novo é que apesar das adversidades, não se acomodam 
a sua condição de vítima. Ao contrário, demonstram deleite, a certeza 



36 
 

absoluta das suas possibilidades de criação e liberdade de escolha” (Montoro, 
2017, p. 22). 

 

Dessa forma, o novo épico se manifesta em Mães Paralelas (2021) por meio desse 

anovelado de tramas de forma a caracterizar também uma espécie de marginalização das duas 

personagens principais, Janis e Ana, tornando-as heroínas. Tania Montoro continua, ao dizer 

que: 

As autorais narrativas do diretor recorrem à fatalidade do destino e às 
coincidências, sincronicidades e apela para o inusitado e para ação 
libertadora de seus personagens sempre mergulhados no lado escuro da vida, 
do sofrimento, da morte, da dor. Para colorir esses cenários, reveste seus 
personagens de subjetividades na reconstrução de suas vidas. Para exercer 
seu axioma, o cineasta encontra lugar seguro na tragicomédia e nos 
melodramas. Subverte, no entanto, os gêneros, imprimindo um sentido mais 
contemporâneo e cosmopolita em que há diálogos brilhantes, em que heróis 
e heroínas disputam os mesmos papéis, em que o exagero convive com 
sutilezas, e o ancestral busca respostas a seus problemas na circularidade 
movediça dos processos de identidade na pós-modernidade (Montoro, 2017, 
p. 22, grifo nosso). 

 

As ditas “mulheres de Almodóvar”, então, apontam esses horizontes de possibilidades 

quando mostram esse heroísmo nos enfrentamentos cotidianos. Em um texto intitulado Método 

de Abordagem ao Poema Épico (2015), Christina Ramalho afirma que, em relação ao heroísmo 

épico, 

[…] o que se pode perceber é que, em geral, cabe ao sujeito épico realizar o 
movimento de mudança, para que, em seguida, se entre em um processo de 
adaptação à nova situação conquistada. Essa realização ou esse “feito”, para 
usar um termo mais afinado com a teoria épica, não possui mais, 
necessariamente, em nossos dias, caráter bélico ou configuração de 
deslocamentos espaciais reais. Ao contrário, a superação, a transformação, e 
outras categorias sêmicas relacionadas às imagens míticas que sustentam o 
heroísmo, podem ser encontradas nos enfrentamentos cotidianos. Assim, os 
feitos cotidianos também passam a ser considerados como objetos de 
reflexão sobre categorias como identidade, diferença, sobrevivência, relações 
simbólicas de poder etc” (Ramalho, 2015, p 15.). 

 

No filme, Janis se envolve com Arturo, um antropólogo forense, que a ajuda a conseguir 

autorização para a escavação da fossa em que está, dentre outros corpos, o de seu bisavô. 

 

 

 
 
 



37 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fig. 1. Frame do filme Mães Paralelas (2021) 

 

Interessante salientar que a arqueologia era uma ciência admirada por Sigmund Freud. 

Em um artigo intitulado Construções em Análise (1937), ele estabelece a relação entre o ofício 

do analista e o do arqueólogo: ambos escavam os restos de material que deixam se esconder 

por debaixo, e, não sabendo o que encontrarão, retiram-se do dever de supor, e, ainda não 

sabendo o que encontrarão, escavam devagar e cuidadosamente. Freud (apud Gay, 1991, p. 

168) então afirma: “O psicanalista, como o arqueólogo em suas escavações, deve descobrir 

camada após camada da psique do paciente, antes de chegar aos tesouros mais profundos e 

mais preciosos”. 

Após a cena final do filme, quando a câmera aponta os cadáveres desenterrados e 

identificados, esta citação do poeta uruguaio Eduardo Galeano preenche a tela: “No hay historia 

muda. Por mucho que la quemen, por mucho que la rompan, por mucho que la mientan, la 

historia humana se niega a callarse la boca”. Penso que toda a produção de Almodóvar é fruto 

de uma resistência a calar a boca. Toda a repressão se transfigura, em sua filmografia, nas cores 

intensas e nos acordes dramáticos. Outro excerto de Galeano trazido pelo filme diz: “La 

impunidad es hija de la mala memoria. Bien lo han sabido todas las dictaduras militares que en 

nuestras tierras han sido”.  

 

O épico e a psicanálise: podem os mortos falar? 

Em um texto de grande importância para a literatura psicanalítica intitulado Recordar, 

repetir e elaborar (1914/1980), Freud pensa a psicanálise atrelada à História quando sugere que 

a primeira auxilie na compreensão das inquietações que perpassam, inevitavelmente, pelo 

social. Mães Paralelas (2021), então, propõe a recuperação da memória porque é esta a chegada 

e o caminho de uma elaboração. Esquecer-se é fadar-se à reincidência cega e cíclica. Um povo 

que não recorda a sua história e consequentemente não a elabora, está fadado à eterna 



38 
 

repetição. Polyana Oliveira (2023), pesquisadora da história da psicanálise pela Universidade 

Federal de Sergipe, argumenta que: 

A repressão, considerada como a pedra angular da psicanálise, fez-se 
presente na sua própria história. A tentativa de apagar esse passado, 
assegurada ainda pela ideia de que a psicanálise seria uma ciência totalmente 
afastada da política, não deixou de produzir seus efeitos, como foi o caso do 
Amílcar Lobo no Brasil. Por isso, em momentos críticos, a história nos serve 
para lembrar de que alguns acontecimentos não precisam ser repetidos, e 
que é possível fazer um presente diferente (Oliveira, 2023, p. 11). 

 

Em consonância com citação anterior, a psicanalista Betty Fuks (2017), em um texto 

chamado Desmentido, verdade histórica, construções, afirma que 

[…] nem os historiadores se encontram livres da psicanálise, nem os 
psicanalistas estão livres da história. Por quê? De um lado, não é possível 
escrever História apenas com a verdade material dos fatos, isto é, ignorando 
a verdade histórica que cada sujeito/cultura é chamado a viver em relação à 
herança recebida da geração anterior. De outro, conforme também Anne – 
Lise Stern (2004) sustenta, não se pode deixar de reconhecer que pelo fato 
de a psicanálise ser uma história particular do sujeito, por estar ligada à 
linguagem, essa história faz parte da grande história (Fuks, 2017, p. 46). 

 

Quando, então, falamos de sentimentos humanos, também falamos sobre a “grande 

história”. O escritor estadunidense James Baldwin certa vez confessou, em uma entrevista 

concedida em 1963 à Revista Life:  

Você acha que sua dor e seu desgosto não têm precedentes na história do 
mundo, mas então você lê. Foram os livros que me ensinaram que as coisas 
que mais me atormentavam eram as mesmas que me conectavam com todas 
as pessoas que estavam, ou que alguma vez tinham estado, vivas (Baldwin, 
1963, p.81). 

 

Essa comunicação de inconscientes também se desvela no cinema. Assim, o luto se 

corporifica em Mães Paralelas (2021), trazendo a imagem não só da morte, mas também do 

desaparecimento, e esse último traz a angústia para um não-lugar, para um espaço em que a 

elaboração do luto parece ser impossível. Conceituar, porém, o luto dentro de um espectro 

teórico, percebendo que ele mesmo se esquiva à própria reflexão é um tanto desafiador. A 

psicanálise entende que não há diferença entre dor psíquica e dor física, visto que uma incide 

na outra; e o luto, portanto, é sentido não só psiquicamente, como também através do próprio 

corpo. O psicanalista Juan-David Nasio escreveu, em O livro da dor e do amor (1997), que:  

Aquele que sofre confunde a causa que desencadeia a sua dor e as causas 
profundas. Confunde a perda do outro amado e os transtornos pulsionais que 
essa perda acarreta. Acredita que a razão da sua dor está no desaparecimento 



39 
 

do amado, enquanto a verdadeira causa não está fora, mas dentro do eu, nos 
seus alicerces, no reino do Isso (Nasio, 1997, p. 58, grifo nosso). 

 

Dessa forma, é possível entender a busca de Janis pelos vestígios de seus antepassados 

como a entrada e a exploração também desse reino do Isso. Elaborar o luto, em Mães Paralelas 

(2021), é elaborar tanto um luto íntimo e pessoal, quanto político e coletivo. Ainda no mesmo 

capítulo, intitulado Arquipélago da dor, ao falar sobre a relação direta entre a psique e o corpo, 

Nasio (1997, p. 57) afirma que a dor “É um desmoronamento mudo do corpo. Ora, os primeiros 

recursos para conter esse desmoronamento, e que tardam a vir, são o grito e a palavra”. 

Interessante pensar nas duas palavras usadas pelo psicanalista: desagregação e 

desmoronamento, visto que caracterizam bem os discursos daqueles que buscam a 

ancestralidade e o retorno às origens como forma de entender as suas próprias identidades. 

Almodóvar traz a imagem desse esfacelamento e dessa fragmentação das personagens quando 

seus dramas pessoais revelam as consequências mais desastrosas dos discursos autoritários do 

poder. Assim, numa comunhão significativa, essas mulheres se juntam e integram a sua dor.   

Fig 2. - frame do filme Mães Paralelas (2021) 

 

Susan Sontag, em Diante da dor dos outros (2003) se pergunta: “O que teriam a nos 

dizer?” — os mortos —, e continua: 

[...] esse ‘nós’ é qualquer um que nunca passou por nada parecido com o que 
eles sofreram — não compreendemos. Nós não percebemos. Não podemos, 
na verdade, imaginar como é isso. Não podemos imaginar como é pavorosa, 
como é aterradora a guerra; e como ela se torna normal. Não podemos 
compreender, não podemos imaginar. É isso o que todo soldado, todo 
jornalista, todo socorrista e todo observador independente que passou algum 
tempo sob o fogo da guerra e teve a sorte de driblar a morte que abatia 



40 
 

outros, à sua volta, sente de forma obstinada. E eles têm razão (Sontag, 2003, 
p. 104). 

 

É interessante pensarmos na ênfase que Sontag dá a nossa incapacidade de imaginar, e 

à escolha do verbo imaginar. Esse posicionamento, porém, é também um convite a uma 

reestruturação de um discurso silenciado, não chamado à imaginação, quando se pensa em 

mortes devido a guerras. O que o filme de Almodóvar traz é a importância de darmos o nome à 

voz e o corpo à pessoa. Assim, a política costura os fios do passado aos fios do presente.  

 

Considerações finais 

Diante disso, um entendimento mais amplo acerca da obra em análise é caminho preciso 

para entendermos de que maneira o plano histórico e o plano maravilhoso (Silva; Ramalho, 

2022), ou a dimensão poética, ora se casam, ora se confundem, ora se distanciam. O épico nos 

relembra nossas origens, o poético — ainda que no cinema — favorece o voo. Pesquisar o épico 

hoje é tentar entender de que maneira ele paira sobre nossas narrativas, e atrelá-lo ao discurso 

psicanalítico é uma tentativa de compreender como os traumas individuais se costuram e são 

também influenciados pelos traumas coletivos, visto que, segundo Milton Santos, "Toda 

interpretação tem um conteúdo político”. 

Mães Paralelas (2021), visto através da lente do épico, também mostra o quanto as 

nossas narrativas heroicas são, até a contemporaneidade, construídas sob uma estrutura 

predominantemente fálica e masculina. Ursula K. Le Guin, em A ficção como uma cesta: uma 

teoria (1986), ao analisar as nuances do romance em relação às narrativas de herói, no que o 

segundo traria toda a clássica discursiva falocêntrica, apocalíptica e bélica, diz: “É por isso que 

gosto de romances: no lugar de heróis, eles contêm pessoas” (Le Guin, 1986, p. 5). Contudo, o 

filme em questão põe em evidência a humanidade dessas heroínas (e seus retornos ao lugar de 

origem — menos bélicos e nem por isso menos violentos), e o heroísmo das pessoas comuns, 

das mulheres comuns. Almodóvar toca nessa dimensão quando traz os caminhos épicos 

percorridos, todos os dias, por pessoas que são apagadas e silenciadas pelo poder, e usa, para 

isso, a figura materna como uma metáfora para dar luz aos desaparecidos políticos da Guerra 

Civil Espanhola (1936-1939) e da ditadura de Francisco Franco (1939-1975). 

A epígrafe deste artigo, uma provocação de Haraway em Saberes localizados: a questão 

da ciência para o feminismo e o privilégio da perspectiva parcial (1995), suspende nossas 

metodologias e análises, põe nossos olhos em nossas mãos para que então vejamos os nossos 

próprios olhos, e escrevamos não através deles, mas junto a eles. 



41 
 

 

 
 
Referências 
 
CAMPBELL, Joseph & MOYERS, Bill. O poder do mito. São Paulo: Palas Athena, 2001. 
 
FREUD, S. (1914a). Recordar, repetir e elaborar. In: FREUD, S. Edição standard brasileira das 
obras psicológicas completas de Sigmund Freud. v. 12. Rio de Janeiro: Imago, 1990. 
 
FREUD, S. Luto e melancolia (1917). A história do movimento psicanalítico: artigos sobre 
metapsicologia e outros trabalhos (1914-1916). Direção. Rio de Janeiro: Imago, 1996, p. 249-
263. (Edição standard brasileira das obras psicológicas completas, 14). 
 
FREUD, S. (1937). Construções em análise. In: ______. Moisés e o monoteísmo, esboço de 
psicanálise e outros trabalhos. Tradução sob a direção de Jayme Salomão. Rio de Janeiro: 
Imago, 1975. (Edição Standard Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud, 
v. 23, p. 289-304).        
 
FUKS, Betty Bernardo. Desmentido, verdade histórica, construções. In: AIRES, Suely, LEITE, Nina 
Virgínia de Araújo, RAMOS, J. Guillermo Milán (orgs). A historicidade não é o que se espera. 1ª 
ed. Campinas, SP: Mercado das Letras, 2017, p. 46. 
 
GAY, Peter. Freud: uma vida para o nosso tempo. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 
 
GLISSANT, Édouard. Uma introdução a uma poética da diversidade. Juiz de Fora: EdUFJF, 2013. 
 
GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da diversidade. Juiz de Fora (MG): UFJF, 2005. 
 
GOMES, Carlos Magno; SANTOS, Jeane de Cássia. Teoria e prática do texto literário. São 
Cristóvão: Editora UFS, 2015. 
 
HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio 
da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, São Paulo, n. 5, p. 7-41, 1995. 
HUTCHEON, Linda. Uma teoria da adaptação. São Paulo: Editora UFSC, 2013. 
 
LE GUIN, Ursula K. The Carrier Bag Theory of Fiction. In: LE GUIN, Ursula K. Dancing at the Edge 
of the World: Thoughts on Words, Women, Places. 1. ed. New York: Grove Press, 1989. 
 
MÃES PARALELAS. Direção: Pedro Almodóvar. Roteiro: Pedro Almodóvar. Produção: Augustín 
Almodóvar; Esther García. Montagem: Teresa Font. Fotografia: José Luis Alcaine. Música: 
Alberto Iglesias. Intérpretes:  Penélope Cruz; Milena Smit; Israel Elejalde; Aitana Sánchez-Gijón; 
Rossy de Palma; Julieta Serrano. Espanha: El Deseo; Remotamente Films AIE, 2021. 1 Blu-Ray 
Disc (120 min), son., color. 
 
MONTORO, Tania. Um cinema de autor: Pedro Almodóvar. In: COUTINHO, Angélica; LIRA 
GOMES, Breno (orgs.) El Deseo: o paixonante cinema de Pedro Almodóvar. 6 ed. Recife: Caixa 
Cultural, 2017, p. 22-23. 
 
NASIO, J. – D. O livro da dor e do amor. Tradução: Lucy Magalhães. Rio de Janeiro: Zahar, 1997. 
 



42 
 

OLIVEIRA, Polyana Santos. O Compromisso Social da Prática Psicanalítica. Dissertação 
(Mestrado em Psicologia) – Universidade Federal de Sergipe. Aracaju, 2023. 
 
RAMALHO, C. B. Método de abordagem ao poema épico. In: Carlos Magno Gomes; Jeane de 
Cássia N Santos. (Org.). Teoria e prática de Leitura do Texto Literário. 1ed.São Cristóvão: Editora 
da UFS, 2015, v. 1, p. 11-41. 
 
SILVA, Anazildo da; RAMALHO, Christina. A semiotização épica do discurso e outras reflexões 
sobre o gênero épico. 1. Ed. Jundiaí, São Paulo: Paco, 2022. 
 
SONTAG, Susan. Diante da dor dos outros. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 
 

 

 

 

  



43 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

I Colóquio Artes em Movimento 

  



44 
 

 
NERY, Daniel Guimarães. O mito do maestro e a orquestra como cena 
épica: um olhar crítico sobre o poder na regência orquestral. Revista 
Épicas. N. 18 – dez 25, p. 44-56. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.4456 

 

O MITO DO MAESTRO E A ORQUESTRA COMO CENA ÉPICA: UM OLHAR CRÍTICO 
SOBRE O PODER NA REGÊNCIA ORQUESTRAL48 

 
THE MYTH OF THE CONDUCTOR AND THE ORCHESTRA AS EPIC SCENE: A CRITICAL 

PERSPECTIVE ON POWER IN ORCHESTRAL CONDUCTING 
 

Daniel Guimarães Nery49 
Universidade Federal de Sergipe – UFS 

 
 

RESUMO: Este artigo analisa criticamente a construção simbólica do maestro como figura de poder 
absoluto na prática orquestral. A partir de um olhar interdisciplinar, que articula autores como Adorno 
(2011), Canetti (1978), Schroeder (2004) e Bourdieu (1999), bem como dados empíricos da pesquisa de 
doutorado do autor, investiga-se como a mitificação do maestro — frequentemente representado como 
gênio, líder heroico ou xamã — compromete a escuta, a colaboração e a expressividade coletiva da 
orquestra. Questiona-se, assim, a centralização da autoridade e propõem-se alternativas baseadas na 
liderança servidora, na comunicação interpessoal e na prática do ensaio como espaço democrático e de 
negociação de ideias musicais. A análise também levanta questões relativas à exclusão de mulheres e 
pessoas negras do campo da regência, propondo futuras investigações que relacionem autoridade 
musical, gênero e raça. O artigo dialoga com o escopo da Revista Épicas ao refletir sobre a permanência 
de estruturas narrativas de caráter mítico no campo da música de concerto, e amplia esse debate ao 
propor uma ética da regência orquestral baseada na escuta, no cuidado e na construção coletiva do som. 
Palavras-chave: maestro; poder simbólico; regência; liderança servidora; autoridade. 
 

 
48Artigo originalmente apresentado na palestra de abertura “Literatura em tom maior: do épico à representação do 
mito” no I Colóquio Artes em Movimento: diversidade, perspectivas e educação, organizado pelo Departamento de 
Letras Vernáculas da Universidade Federal de Sergipe, em março de 2025. 
49Daniel Nery é Doutor em Música pela Universidade de Aveiro (Portugal, 2023), Mestre em Musicologia e Bacharel 
em Composição e Regência pela UNESP. É professor de Regência e Canto Coral na Universidade Federal de Sergipe. 
E-mail: danielnery@ufs.br. Atua como regente e pesquisador, com experiência em formação orquestral e coral no 
Brasil e no exterior. 



45 
 

ABSTRACT: This paper offers a critical  analysis of the symbolic  construction of the  conductor as an 
absolute figure of power in orchestral practice. Drawing on an interdisciplinary approach—incorporating 
authors such as Adorno (2011), Canetti (1978), Schroeder (2004), and Bourdieu (1999), as well as empirical 
data from the author’s doctoral research—the study explores how  the  mythification of the conductor, 
often represented as a genius, heroic leader, or musical shaman, under mines listening, collaboration, and 
collective expressiveness within the orchestra. The paper questions this centralization of authority and 
proposes alternatives based  on servant leadership, interpersonal communication, and there hearsal as a 
democratic space. It also  raises questions about the underrepresentation of women and Black individuals 
in conducting, pointing to future research directions  that address musical authority in relation to gender 
and race. The article aligns with the scope  of Revista Épicas by reflecting on the persistence of mythical 
narrative structures in concert music culture, while advocating for an ethics of conducting grounded in 
listening, care, and collective music-making. 
Keywords: conductor; symbolic power; servant leadership; conducting; authority. 

 

Introdução 

A figura do maestro ocupa, há séculos, um lugar central na prática da música de concerto 

ocidental. Construída por meio de discursos pedagógicos, registros históricos e representações 

midiáticas, essa figura é frequentemente associada à ideia de um poder absoluto, encarnado no 

gesto e na autoridade simbólica de quem rege. Ao mesmo tempo em que organiza e conduz a 

execução musical, o maestro é investido de um conjunto de atributos míticos que o elevam ao 

status de gênio, líder carismático ou mesmo xamã sonoro. Essa construção imagética, ainda 

pouco questionada em sua dimensão simbólica, opera de modo eficaz na legitimação de 

hierarquias e silenciamentos dentro do ambiente orquestral. 

O presente artigo tem como objetivo problematizar o mito do maestro a partir de uma 

perspectiva crítica, investigando como a sua representação simbólica — marcada por um 

imaginário épico — influencia a dinâmica comunicacional, os modos de liderança e os processos 

de criação coletiva no contexto da orquestra. Parte-se do pressuposto de que a figura do 

maestro não é neutra: ela carrega consigo marcas históricas, sociais e políticas que afetam 

diretamente a forma como a música é feita, ensaiada e percebida. 

Com base em autores como Adorno (2011), Canetti (1978), Bourdieu (1999), Small 

(1999) e Schroeder (2004), bem como em dados oriundos de pesquisa empírica apresentada na 

tese de doutorado do autor Para além do gesto: a comunicação interpessoal entre o maestro e 

a orquestra (NERY, 2023), propõe-se uma análise crítica da autoridade do maestro em sua 

dimensão simbólica. A pesquisa investiga de que maneira a mitificação do maestro compromete 

a escuta, inibe a participação dos músicos e impede a construção de uma estética 

verdadeiramente partilhada. 

Justifica-se esta investigação por sua relevância artística, pedagógica e política. Em um 

momento em que se busca, em diversos campos do conhecimento, desconstruir modelos 

autoritários e hierárquicos, repensar a figura do maestro é fundamental para a reinvenção de 



46 
 

práticas musicais mais colaborativas, inclusivas e éticas. Além disso, ao trazer para o debate 

elementos como representatividade de gênero e raça na regência — campo ainda fortemente 

marcado pela predominância masculina e branca —, o artigo propõe novos horizontes para o 

exercício da liderança musical na contemporaneidade. 

 

1. O maestro como construção mítica 

1.1 A figura do poder simbólico 

Imaginemos a cena: estamos em um teatro. O maestro chega em uma limousine, vestido 

com elegância, cercado por flashes e recepcionado por um tapete vermelho. Dirige-se ao 

camarim, enquanto a orquestra já está no palco. O oboísta emite a nota lá para afinação; em 

seguida, o maestro entra. Os músicos se levantam. A plateia aplaude. O maestro se curva, os 

músicos sentam-se, e então o concerto começa. O ritual — com sua aura de solenidade e 

reverência — aproxima-se de uma cena cinematográfica, como aquela concebida por Federico 

Fellini em Ensaio de Orquestra (1978). Longe de ser apenas um detalhe cerimonial, esse cenário 

ilustra como a figura do maestro foi revestida de símbolos que o elevam à condição de 

autoridade suprema sobre a música: o “mito do maestro” 

A literatura técnica e formativa da regência tem contribuído ativamente para essa 

construção. Autores como Battisti (2007) e Scherchen (1989) apresentam o regente como 

aquele que detém um saber absoluto e incontestável, cuja presença é indispensável para a 

realização da obra. Tal percepção, entretanto, foi criticamente problematizada por Adorno 

(2011), que interpreta o maestro como uma “imago do poder”: uma encarnação visível da 

autoridade no espaço cênico da performance. Para ele, essa autoridade se manifesta através da 

posição elevada no pódio, da gestualidade enfática e do silêncio respeitoso da orquestra, 

compondo uma mise-en-scène de domínio. 

Esse poder, no entanto, não é apenas funcional — é simbólico. Como observa Canetti 

(1978), o pódio elevado, o gesto unívoco, o controle do tempo e do som são elementos que 

evocam arquétipos patriarcais profundamente enraizados. O maestro não apenas conduz; ele 

representa um modelo de centralidade autoritária herdado de estruturas sociais hierarquizadas. 

A autoridade performada torna-se, assim, mais do que uma mediação interpretativa: converte-

se em um exercício de controle simbólico. 

Frente a isso, torna-se necessário perguntar: qual é, de fato, a função do maestro, 

especialmente considerando que os músicos, em regra, dominam tecnicamente seus 

instrumentos e são plenamente capazes de ler a partitura? De forma objetiva, sua função é 

coordenar, propor e induzir a realização musical coletiva. Mas, em uma perspectiva mais 

abrangente, o maestro atua como mediador de sentidos: é quem articula, entre os diversos 



47 
 

sujeitos da orquestra, as intenções estilísticas, históricas e expressivas da obra. Nesse sentido, a 

analogia com o técnico de futebol se mostra pertinente: os jogadores sabem o que fazer, mas é 

o técnico quem organiza as estratégias para maximizar o desempenho coletivo. 

No entanto, é recorrente a associação entre o maestro e elementos de natureza mítica. 

Essa idealização, alimentada por discursos românticos e por dispositivos midiáticos, reforça a 

noção de que o maestro seria portador de um “dom”, uma espécie de capacidade sobrenatural 

de gerar significados musicais profundos e originais. Schroeder (2005) aponta que essa 

mitificação está atrelada à figura do artista como ser inspirado por forças transcendentais — 

uma concepção que desloca a criação artística do campo do trabalho e da técnica para o 

território do milagre e da genialidade. 

Diante disso, cabe indagar: até que ponto essa mitificação do maestro é inerente à 

prática musical? Ou estaríamos diante de uma estratégia simbólica que legitima relações de 

poder assimétricas dentro do campo artístico? A tese aqui defendida propõe que a construção 

do maestro como figura de poder absoluto é resultado de um processo histórico e discursivo 

que interessa à manutenção de hierarquias — e que precisa ser revisto à luz de modelos mais 

horizontais, éticos e colaborativos de liderança artística. 

 

1.2 Mídia, mercado e mitificação 

A construção do maestro como figura mítica não é apenas fruto da tradição pedagógica 

ou das dinâmicas de ensaio, mas também resultado de uma operação simbólica amplamente 

sustentada pelo mercado fonográfico e pela mídia (NERY, 2023). Desde o advento da indústria 

cultural, a imagem do maestro tem sido deliberadamente explorada como um produto em si, 

desvinculado da coletividade musical que o sustenta.Segundo Bourdieu (1999), isso constitui 

uma forma de capital simbólico que retroalimenta o prestígio e a autoridade desses sujeitos.Essa 

lógica de mercado transformou o maestro em marca e em produto, consolidando o “mito do 

maestro” como figura comercialmente valiosa, ainda que desconectada da prática colaborativa 

que a música sinfônica pressupõe. 

Um dos exemplos mais emblemáticos dessa construção midiática é Herbert von Karajan 

(1908–1989), frequentemente fotografado em carros de luxo, aviões particulares ou em 

situações que evidenciavam poder e exclusividade. Em campanhas publicitárias da gravadora 

alemã Deutsche Grammophon, sua imagem era centralizada, enquanto a orquestra — ou 

mesmo a obra musical — surgia em plano secundário. Nery, (2023) enfatiza que essa estratégia 

estética e comercial transformou o maestro em protagonista absoluto da performance 

sinfônica, ainda que, paradoxalmente, ele não produza som. 



48 
 

Outros maestros, como Simon Rattle (1955), Michael Tilson Thomas (1944) e Claudio 

Abbado (1933-2014), entre tantos outros, também aparecem em capas de discos como ícones 

carismáticos, reforçando a ideia de que a qualidade artística de uma gravação está atrelada ao 

nome do regente. Schroeder (2005), em diálogo com Bourdieu (1999), explica que essa operação 

simbólica se articula à lógica do mercado: enquanto o campo da produção cultural “pura” busca 

o reconhecimento entre pares, o campo da indústria cultural se estrutura pela visibilidade 

midiática e pela lógica da competição. O maestro, nesse segundo campo, torna-se marca 

registrada — um capital simbólico a ser explorado economicamente. 

Nery (2023) discorre que, mesmo em materiais de divulgação institucional, como 

folders, sites de orquestras e programas de concerto, a figura do maestro frequentemente 

ocupa lugar de destaque. O nome da orquestra aparece em letras menores, e os músicos quase 

sempre permanecem anônimos. Essa estética reforça a mitologia do “herói solitário” da música 

de concerto — narrativa que entra novamente em conflito com a realidade coletiva, cooperativa 

e técnica da performance orquestral.Essa mitificação, contudo, não é neutra. Ela se insere em 

uma estrutura de poder que, conforme Schroeder (2004), é sustentada por símbolos visuais, 

retóricos e institucionais. Um maestro que aparece como protagonista em materiais 

promocionais tende a reproduzir esse lugar simbólico nos ensaios: fala mais do que escuta, 

impõe mais do que negocia. Ao naturalizar a assimetria, essa lógica midiática afasta a orquestra 

do espaço de construção interpretativa e reforça modelos verticais de autoridade. 

A construção do maestro como “marca” também tem impacto sobre a pedagogia da 

regência. Muitos estudantes assimilam, ainda em formação, a noção de que precisam parecer 

confiantes, imponentes e carismáticos antes de serem escutados. Ao invés de desenvolverem 

competências comunicacionais e interpessoais, priorizam a construção de uma imagem de 

comando. Essa formação simbólica molda futuros regentes, perpetuando um ciclo em que o 

gesto performático vale mais do que o diálogo, e a visibilidade midiática se sobrepõe à escuta 

colaborativa. 

Portanto, ao entender a mitificação do maestro como uma construção mediada pela 

lógica do mercado e da indústria cultural, abre-se espaço para a crítica do modelo vigente. A 

imagem do maestro-herói, alimentada por décadas de campanhas e registros visuais, precisa ser 

confrontada com a prática real da regência: uma prática que, quando eficaz, é feita de escuta, 

adaptação, empatia e liderança ética. Reposicionar essa figura simbólica não significa negar sua 

importância, mas reconfigurar seu papel em uma orquestra que se pretende viva, crítica e 

partilhada. 

 

 



49 
 

2. Consequências práticas: ensaio, silêncio e exclusão 

2.1 O maestro como única voz 

A predominância do maestro como “única voz” dentro da prática orquestral 

contemporânea constitui uma das principais consequências da mitificação simbólica discutida 

anteriormente. Essa voz única não se refere apenas ao gesto regencial, mas também — e 

sobretudo — à maneira como se configura a comunicação nos ensaios: verticalizada, 

centralizada e pouco aberta ao diálogo. Em geral, é o maestro quem detém o direito exclusivo à 

fala, seja ela verbal ou não verbal, enquanto os músicos permanecem em silêncio, mesmo diante 

de dúvidas, discordâncias ou sugestões interpretativas. 

Esse monopólio comunicativo, que se torna especialmente evidente durante os ensaios, 

reforça a imago de autoridade simbólica do regente. Segundo Foucault (1996), pode-se dizer 

que aquele que detém o direito de falar também define quem ou o que deve permanecer calado. 

Assim, o maestro, ao exercer seu “poder de fala”, impõe à orquestra um regime de escuta 

passiva, no qual o discurso é privilégio de um só sujeito — o que contribui para a naturalização 

de sua posição de comando e, consequentemente, para o silenciamento das demais vozes que 

compõem o corpo orquestral. 

Como evidencia Adorno (2011), o gesto do maestro carrega uma dimensão simbólica de 

comando absoluto. Ainda que a regência envolva técnicas de escuta e interpretação, a 

expectativa tradicional é que o maestro saiba tudo, antecipe tudo e corrija tudo. Tal expectativa 

cria uma assimetria estrutural que transforma os músicos em executores subordinados, e não 

em coautores da performance. Nery (2023) revela que esse modelo comunicacional tem 

impacto direto sobre a expressividade da orquestra. Um dos músicos entrevistados pelo autor 

afirmou que muitas vezes eles sabem o que ele está pedindo não está funcionando, mas 

ninguém contesta, pois é mais fácil repetir até a exaustão. Essa resposta ilustra como a 

concentração do discurso no maestro pode gerar ineficiência no processo e, mais grave, a 

desmotivação entre os músicos. 

Adenot (2015) também ressalta esse fenômeno, ao afirmar que a comunicação entre 

maestro e orquestra se organiza mais pela obediência do que pela construção coletiva. Para a 

autora, o poder simbólico do regente é tão grande que, mesmo quando o maestro convida ao 

diálogo, os músicos já estão condicionados a esperar ordens — o que transforma o ensaio em 

uma via de mão única. 

Há ainda o impacto psicológico desse modelo. Muitos músicos internalizam uma postura 

de autocensura, especialmente em orquestras profissionais, nas quais o erro é estigmatizado e 

a intervenção verbal não é bem-vinda. A orquestra, então, funciona mais como um instrumento 



50 
 

passivo e coletivo do que como um conjunto de individualidades sonoras e criativas. O maestro, 

nesse contexto, não apenas rege: monopoliza o discurso, define os contornos da interpretação 

e valida (ou invalida) as subjetividades musicais que o cercam (NERY, 2023). 

Essa lógica contrasta fortemente com propostas contemporâneas de liderança 

participativa, nas quais o líder é, antes de tudo, um facilitador do diálogo e da escuta. No campo 

da regência, essa abordagem ainda encontra resistência, sobretudo em ambientes regidos por 

tradições fortemente hierarquizadas.O problema da voz única, portanto, não é apenas uma 

questão de estilo de liderança: é uma limitação estética e pedagógica. Ao inibir a escuta ativa e 

a iniciativa dos músicos, o maestro abdica do potencial criativo da orquestra. Em vez de se tornar 

um catalisador da expressividade coletiva, transforma-se em um controlador de execução — 

figura muito distante (e, portanto, mitológica e épica) do ideal colaborativo que a prática musical 

poderia oferecer. 

 

2.2 O perigo da autoridade não negociada 

A autoridade do maestro, quando exercida sem negociação, tende a consolidar-se como 

um poder incontestável — frequentemente confundido com competência ou excelência. No 

entanto, como aponta Nery (2023), a ausência de escuta e de partilha na construção 

interpretativa pode resultar não apenas em insatisfação dos músicos, mas também em 

performances rígidas, pouco expressivas e emocionalmente desconectadas. 

Esse modelo autoritário — ainda predominante em muitas orquestras — legitima-se por 

meio de um repertório simbólico e histórico. Desde o século XIX, com a ascensão do maestro 

“romântico” (representado por figuras como Hans von Bülow (1830–1894), Arturo Toscanini 

(1867–1957) ou Wilhelm Furtwängler (1886–1954), consolidou-se a ideia de que o regente é o 

único guardião da obra, o intérprete supremo da vontade do compositor. Esse discurso histórico 

criou um imaginário de autoridade absoluta, que hoje persiste mesmo em contextos 

educacionais e comunitários. Porém, essa autoridade não negociada gera consequências 

práticas importantes. Em muitos ensaios de orquestras profissionais, músicos experientes 

relataram frustração com maestros que insistiam em uma interpretação sem considerar 

aspectos timbrísticos ou dinâmicos observados pela própria orquestra (NERY, 2023) 

Esse tipo de liderança resulta em uma relação de poder que bloqueia o engajamento 

criativo. Como destaca Greenleaf (1977), uma liderança verdadeiramente eficaz é aquela que 

serve, que escuta e que desenvolve as potencialidades do grupo. No campo da música, essa 

máxima adquire contornos ainda mais profundos, pois a criação artística exige sensibilidade, 

diálogo e partilha de sentido. Em situações de conflito interpretativo — por exemplo, quando 



51 
 

há desacordo quanto ao andamento, articulação ou agógica50 musical —, a falta de abertura 

para o diálogo compromete a confiança entre maestro e orquestra. O músico, silenciado, 

aprende a “não sentir”, a “executar apenas”. E isso compromete diretamente a qualidade 

estética do resultado, que perde em organicidade, nuance e afeto.A autoridade que não se 

constrói por meio da confiança e da escuta mútua degenera em controle. E o controle, na prática 

artística, tende a sufocar a expressividade. Como lembra Zander (2001), o maestro não produz 

som — ele apenas influencia o ambiente em que o som se realiza. Se esse ambiente é opressor, 

controlador ou indiferente às subjetividades dos músicos, o som produzido carregará essas 

tensões. 

É importante destacar que questionar a autoridade não significa dissolver a liderança. A 

orquestra precisa de hierarquia, chefes de naipe ou seções de instrumentos; do violino spalla, 

que é a maior autoridade após o maestro, por exemplo. Significa, antes, redimensioná-la. Um 

maestro pode manter autoridade técnica e coerência interpretativa sem recorrer ao 

autoritarismo. A autoridade construída na escuta, na confiança e na coerência tende a ser mais 

eficaz e duradoura do que a autoridade imposta pela tradição ou pelo medo. 

Nesse sentido, Nery (2023) propõe a transição de um modelo de liderança centrado na 

figura mítica e épica do maestro para um modelo de liderança servidora e relacional, em que a 

autoridade se sustenta no reconhecimento mútuo, no conhecimento técnico partilhado e no 

compromisso com a experiência estética coletiva. Só assim o ensaio pode deixar de ser um 

espaço de imposição e passar a ser um espaço de criação viva e plural. 

 

3. Estratégias de superação: da autoridade ao serviço 

3.1 A liderança servidora como paradigma alternativo 

Frente às limitações do modelo tradicional de liderança orquestral — centrado na 

autoridade simbólica e na comunicação vertical —, Nery (2023) propõe o conceito de “maestro-

servo”, inspirado na ideia de liderança servidora desenvolvida por Robert K. Greenleaf (1977) 

em contraste ao maestro “mito-herói”. Essa abordagem inverte a lógica do poder: em vez de 

exercer domínio, o líder coloca-se a serviço do grupo, ouvindo suas necessidades, fortalecendo 

suas capacidades e promovendo o crescimento coletivo. Na prática orquestral, isso significa que 

 
50 Agógica é um termo criado por Hugo Riemann em 1884 para designar variações na cinética musical durante a 
execução de uma peça, especialmente aquelas que envolvem mudanças sutis de andamento — como acelerações ou 
retardamentos momentâneos — sem que haja alteração do pulso métrico principal. Diferencia-se do rubato por não 
exigir compensações temporais dentro do compasso. Com o tempo, o termo passou a ser usado também de forma 
mais ampla, como sinônimo do estudo dos andamentos musicais, embora essa generalização não estivesse 
originalmente nos propósitos de Riemann. 



52 
 

o maestro deixa de ser o “centro iluminado” da interpretação para tornar-se facilitador de um 

processo colaborativo. Em vez de impor significados, abre espaço para que eles emerjam da 

interação entre os músicos e a partitura. Como aponta Zander (2001), o maestro é aquele que 

desperta a grandeza nos outros, pois seu gesto não manda – ele convida. A autoridade do 

maestro permanece, mas é exercida por meio da escuta, da clareza comunicativa, do exemplo 

ético e da sensibilidade às condições humanas e musicais do grupo. A liderança servidora não 

enfraquece o papel do regente, ao contrário, fortalece sua atuação ao estabelecer uma relação 

de confiança e respeito mútuo com os músicos. 

Então, de acordo com o autor o ensaio orquestral, nesse modelo, deixa de ser um campo 

de obediência e passa a ser um espaço de experimentação coletiva. O maestro assume a 

responsabilidade de conduzir, mas também de escutar, adaptar-se e aprender com o grupo. Essa 

abordagem gera mais engajamento dos músicos, maior abertura para propostas interpretativas 

e um ambiente de trabalho mais saudável (NERY, 2023). 

Outro aspecto importante dessa liderança é a sua dimensão ética. O “maestro-servo” 

reconhece que está diante de pessoas, e não apenas de instrumentos sonoros. Essa consciência 

humaniza o processo de ensaio, respeita os limites físicos e emocionais dos músicos e promove 

uma cultura de bem-estar artístico. Em um contexto frequentemente marcado por pressões 

estéticas e produtivismo, essa ética da escuta representa uma alternativa revolucionária. Do 

ponto de vista pedagógico, a liderança servidora também transforma a formação em regência. 

Em vez de reforçar o carisma autoritário como ideal, propõe-se cultivar competências como 

empatia, escuta ativa, clareza na comunicação, humildade e flexibilidade. Isso redefine o perfil 

do regente contemporâneo: não mais o “ditador musical”, mas o articulador de sentidos, o 

facilitador da experiência estética. 

Por fim, o “maestro-servo” rompe com a lógica da centralidade simbólica e instaura uma 

estética da partilha. A beleza musical deixa de ser produto da imposição de um indivíduo e passa 

a ser fruto do entrelaçamento de vozes — sonoras, gestuais, emocionais — que se reconhecem 

e se escutam mutuamente. Nesse gesto, o maestro não perde seu lugar: ele o reencontra, 

transformado. 

 

3.2 Comunicação interpessoal e escuta ativa 

A comunicação entre maestro e orquestra, ao contrário do que se imagina, não se limita 

ao gesto técnico da regência. Trata-se de uma dinâmica interpessoal complexa, que envolve 

escuta, confiança, empatia, clareza, linguagem não verbal e afeto. O sucesso de um ensaio ou 

performance depende, em grande parte, da qualidade dessa comunicação — e não apenas do 



53 
 

conhecimento técnico ou da autoridade formal do regente (NERY, 2023). Então, um dos 

principais entraves à comunicação interpessoal eficaz é a ausência de escuta ativa por parte do 

maestro. Escutar ativamente, no contexto orquestral, não significa apenas perceber se a música 

“está afinada”, mas acolher as nuances, hesitações, intenções e contribuições criativas dos 

músicos. Trata-se de uma escuta sensível, atenta às subjetividades sonoras e aos gestos que não 

são sempre visíveis na partitura. Essa escuta pode ocorrer de diversas maneiras: observando 

expressões faciais e corporais dos músicos durante a execução; percebendo hesitações que 

indicam dúvidas interpretativas; acolhendo intervenções verbais durante o ensaio; ou ainda 

abrindo espaços explícitos para diálogo. Como destaca Becker (2010), os processos de criação 

são sempre colaborativos — e exigem canais comunicacionais abertos. 

Para além disso, a escuta ativa fortalece a confiança mútua: um músico que sente que 

sua voz é ouvida — mesmo quando não verbalizada, isto é, a maneira que ele tocou determinado 

trecho musical — tende a se engajar mais profundamente no processo performativo. O maestro, 

por sua vez, ganha aliados interpretativos, capazes de contribuir com sugestões, ajustes técnicos 

e nuances estéticas que enriquecem o resultado coletivo. Este exemplo pode frequentemente 

ocorrer com os músicos solistas da orquestra, especificamente da família das madeiras, como 

flauta, oboé, clarinete e fagote. 

A comunicação interpessoal também demanda clareza. Muitos conflitos em ensaios 

orquestrais não decorrem de discordâncias interpretativas, mas de mensagens mal transmitidas 

ou mal compreendidas. No entanto, a escuta ativa não é natural nem automática — ela precisa 

ser cultivada. Requer disposição para desacelerar o processo, tolerar o erro, acolher 

divergências, valorizar o tempo coletivo da construção e sobretudo, negociar ideias. Em 

contextos regidos por prazos apertados e expectativas produtivistas, como orquestras 

profissionais ou escolas/conservatórios de música, esse cultivo é frequentemente 

negligenciado. A liderança servidora, nesse sentido, atua como resistência: ela insiste que o 

processo vale tanto quanto o produto. 

Portanto, repensar a comunicação interpessoal no ensaio orquestral é parte 

fundamental de uma transformação estética, ética e pedagógica. O maestro que escuta 

transforma a orquestra em um corpo vivo, sensível e criador. E nesse corpo, a música deixa de 

ser apenas executada: ela é dita, sentida e construída — em comum. 

 

3.3 O ensaio como espaço democrático 

Pensar o ensaio como espaço democrático implica romper com a lógica tradicional que 

o compreende como mera etapa técnica para a obtenção de um resultado. Nesta perspectiva, 



54 
 

o ensaio de orquestra é o lugar onde a música acontece — não apenas onde ela é corrigida. É 

nesse espaço-tempo que o maestro, os músicos e a obra musical se encontram para construir, 

interpretar, negociar e significar coletivamente uma experiência estética. 

A concepção tradicional, ainda dominante em muitos contextos profissionais e 

educacionais, entende o ensaio como um processo de lapidação unilateral, em que o maestro 

transmite uma interpretação previamente concebida e os músicos se ajustam a ela. Essa lógica 

produtivista, centrada no resultado e na autoridade, torna o ensaio um espaço de repetição e 

correção, e não de invenção ou experimentação. Ao contrário, o modelo de ensaio democrático 

reconhece os músicos como agentes interpretativos e valoriza o processo como parte da própria 

obra. Como destaca Nery (2023), esse modelo pressupõe três princípios fundamentais: escuta 

mútua, partilha de sentido, negociação de ideias e abertura ao imprevisto. O maestro, nesse 

contexto, atua mais como um facilitador de diálogo do que como um controlador do som. 

Esse tipo de prática está em consonância com o que Christopher Small (1999) chama de 

musicking — o fazer musical entendido como uma prática social relacional, em que todos os 

envolvidos participam da construção de significado. Nesse sentido, o ensaio não é apenas 

preparação para a performance, mas uma performance em si: performa relações, afetos, valores 

e decisões. Como já enfatizado, a democratização do ensaio não significa ausência de direção. 

O maestro continua sendo um agente fundamental do processo, mas sua função é reformulada: 

ele organiza o tempo, escuta as reações, negocia sentidos e assume a responsabilidade pela 

coerência final da performance. Liderança, aqui, é indissociável de escuta e confiança. Nery 

(2023) também aponta que ensaios mais democráticos tendem a produzir ambientes 

emocionais mais positivos. Músicos relataram sentir-se mais motivados, criativos e conectados 

ao grupo quando podiam opinar, experimentar e refletir sobre a interpretação. Isso reduz a 

tensão típica de ensaios autoritários e favorece a formação de vínculos humanos e musicais mais 

duradouros. Então, o ensaio como espaço democrático é também um projeto pedagógico e 

político. Ao abrir-se ao diálogo e à partilha, a prática orquestral ensina, implicitamente, valores 

como empatia, respeito, responsabilidade coletiva e escuta. E esses valores, tão necessários na 

vida em sociedade, encontram na música um campo fértil de cultivo e ressonância. 

 

Considerações finais 

Ao longo deste artigo, buscou-se problematizar o mito do maestro como figura de poder 

absoluto na prática orquestral, à luz de uma abordagem crítica e relacional da regência. A partir 

da análise simbólica e cultural da figura do regente tendo como base a pesquisa de Nery (2023), 

argumentou-se que a centralização da autoridade no maestro compromete a escuta, 



55 
 

enfraquece o potencial criativo da orquestra e perpetua modelos hierárquicos de comunicação 

que contrastam com os valores estéticos e humanos da música de conjunto. 

Foram propostas, como alternativas, práticas inspiradas na liderança servidora, na 

escuta ativa e no ensaio como espaço democrático — compreendido não como etapa técnica 

rumo à performance, mas como território de significação partilhada. Tal reposicionamento da 

figura do maestro não pretende negar a importância da regência, mas sim reinventá-la: da figura 

mítica à presença ética, do gesto autoritário à escuta sensível, do centro simbólico à mediação 

poética e relacional. 

Este artigo, portanto, insere-se no escopo da Revista Épicas, ao refletir sobre uma 

manifestação cultural contemporânea — a prática orquestral — à luz de um imaginário épico 

que ainda informa suas estruturas simbólicas. A figura do maestro, como “herói” ou “xamã” da 

música, responde a uma narrativa épica moderna, cujos efeitos reverberam tanto na prática 

quanto na pedagogia musical. Questionar esse mito é também interrogar o lugar da autoridade, 

da representação e do poder na arte. 

A primeira versão deste texto foi apresentada no I Colóquio Artes em Movimento: 

diversidade, perspectivas e educação, coordenado pela doutora Ana Maria Leal Cardoso, em 

março de 2025. O evento, marcado pela pluralidade de olhares e abordagens, teve como 

palestra de abertura o tema “Literatura em tom maior: do épico à representação do mito”, 

apontando para a atualidade e transversalidade das questões míticas nas artes. Este artigo, em 

diálogo com tal proposta, desloca o mito do campo literário para a cena musical, analisando 

como o épico se reinscreve — e precisa ser revisado — nas práticas performativas e educativas 

da contemporaneidade. 

No entanto, esta reflexão não estaria completa sem mencionar um aspecto crítico ainda 

pouco explorado nas pesquisas sobre regência orquestral: as relações entre poder, gênero e 

raça. Se a figura do maestro já é marcada por um simbolismo de autoridade masculina, branca 

e eurocêntrica, sua manutenção no imaginário musical tem consequências diretas na exclusão 

de outras corporalidades e vozes. Ainda são raríssimas as maestras, e mais ainda os maestros e 

maestras negros e negras, nos espaços de visibilidade artística e institucional. Essa ausência não 

é casual: é reflexo de um campo historicamente fechado, cuja mitologia do regente gênio 

reforça desigualdades estruturais. 

Nesse sentido, sugere-se que futuras pesquisas aprofundem a intersecção entre 

regência, representatividade e colonialidade, investigando como gênero, raça e classe operam 

na legitimação simbólica e prática da figura do maestro. Quais os efeitos da presença de uma 

mulher negra no pódio de uma orquestra tradicional? Que resistências e tensões emergem 



56 
 

quando corpos dissidentes ocupam esse espaço de autoridade? Como reformular a formação 

em regência para que ela seja inclusiva, diversa e crítica? 

Ao propor um maestro que escuta, serve e compartilha, reivindica-se uma nova ética 

para a regência: uma ética do encontro, da partilha e da construção estética coletiva — mas 

também uma ética que confronte as ausências, silencie os mitos excludentes e possibilite a 

multiplicação de vozes. Que o gesto do maestro, mais do que comandar, possa convocar a escuta 

do outro — e, com ela, novas possibilidades de música, de arte e de convivência. 

 

Referências 

ADENOT, Pauline. The orchestra conductor from the authority figure to negotiated order in a 
vocational profession. In: Transposition, n. 5, p. 0–17, 2015. Disponível 
em: https://doi.org/10.4000/transposition.1296. Acesso em: 20 março 2025. 

ADORNO, Theodor W. Introdução à sociologia da música: doze preleções teóricas. São Paulo: 
Ed. UNESP, 2011. 

BATTISTI, Frank L. On becoming a conductor: lessons and meditations on the art of conducting. 
Meredith Music, 2007. 

BECKER, Howard S. Mundos da arte. Lisboa: Livros Horizonte, 2010. 

BOURDIEU, Pierre. O mercado de bens simbólicos. In: BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas 
simbólicas. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 1999 

GREENLEAF, Robert K. Servant leadership — a journey into the nature of legitimate power and 
greatness. Mahwah: PaulistPress, 1977. 

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso.São Paulo: Loyola, 1996. 

NERY, Daniel Guimarães. Para além do gesto: a comunicação interpessoal entre o maestro e a 
orquestra. 2023 Tese (Doutorado em Música) Universidade de Aveiro, Portugal. 

SCHERCHEN, Hermann. Handbook of conducting. Oxford: Oxford University Press, 1989. 

SCHROEDER, Sílvia Cristina Naspolini. O músico: desconstruindo mitos. In: Revista da ABEM, v. 
10, p. 109–118, 2004. 

SCHROEDER, Sílvia Cristina Naspolini. Reflexões sobre o conceito de musicalidade: em busca de 
novas perspectivas teóricas para a educação musical. 2005. Tese (Doutorado em Educação 
Musical) – Universidade Estadual de Campinas, Campinas. 

SMALL, Christopher. Musicking — the meanings of performing and listening. v. 1. Hanover: 
WesleyanUniversityPress, 1999. 

ZANDER, Benjamin. A arte da possibilidade. Rio de Janeiro: Elsevier Editora, 2001. 

 

  

https://doi.org/10.4000/transposition.1296


57 
 

 
SANTOS, Elaine Maria. O mecenato pombalino e a língua inglesa: 
reformas educacionais e literatura no século XVIII. Revista Épicas. N. 
18 – dez 25, p. 57-68. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.5768 
 

O MECENATO POMBALINO E A LÍNGUA INGLESA: REFORMAS EDUCACIONAIS E 
LITERATURA NO SÉCULO XVIII 

 
POMBALINE PATRONAGE AND THE ENGLISH LANGUAGE: EDUCATIONAL REFORMS 

AND LITERATURE IN THE 18TH CENTURY 
 

Elaine Maria Santos51 
Universidade Federal de Sergipe – UFS 

 
RESUMO: O presente artigo analisa o mecenato pombalino como estratégia de poder no século XVIII, 
articulando reformas educacionais, compêndios de línguas vivas e manifestações literárias e artísticas. 
Argumenta-se que, ao patrocinar gramáticas, traduções e obras laudatórias, o Marquês de Pombal 
instaurou um regime cultural em que a língua, a literatura e as artes foram instrumentalizadas como 
veículos de propaganda política e de consolidação do Estado ilustrado. Trata-se de uma pesquisa 
amparada nos pressupostos metodológicos da Nova História Cultural (CHARTIER, 1990), que busca 
analisar não apenas a produção de bens culturais, mas, principalmente, as formas de apropriação e os 
usos sociais desses materiais. Assim, a partir de fontes como a Arte da Grammatica da Lingua Portugueza 
(1771), de Reis Lobato, e a Grammatica ingleza ordenada em portuguez (1762), de Teles de Menezes, bem 
como da literatura árcade e da Estátua Equestre de D. José I, demonstra-se que o ensino de línguas, a 
poesia e as artes visuais foram mobilizados como dispositivos simbólicos de legitimação régia e ministerial. 
Assim, o mecenato pombalino revela-se não apenas como apoio às letras, mas como parte de uma 
engenharia política e cultural de longo alcance. 
Palavras-chave: Língua Inglesa; Mecenato Pombalino; Século XVIII. 

 

ABSTRACT: This article examines Pombaline patronage as a power strategy in the 18th century, linking 
educational reforms, language compendia, and literary and artistic manifestations. It argues that by 
sponsoring grammars, translations, and laudatory works, the Marquis of Pombal established a cultural 

 
51 Doutora em Educação pela Universidade Federal de Sergipe (UFS), mestre em Letras pela mesma instituição. 
Professora do Departamento de Letras Estrangeiras e do Programa de Pós-Graduação em Letras da UFS. 
Coordenadora Nacional Ajunta da Rede Andifes IsF. Email: elainemaria@academico.ufs.br Orcid: 
https://orcid.org/0000-0001-6376-2932  

http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18
mailto:elainemaria@academico.ufs.br
https://orcid.org/0000-0001-6376-2932


58 
 

regime in which language, literature, and the arts were instrumentalized as vehicles of political 
propaganda and as tools for consolidating the Enlightened State. The research is grounded in the 
methodological assumptions of the New Cultural History (CHARTIER, 1990), which seeks to analyze not 
only the production of cultural goods but, above all, the forms of appropriation and the social uses of 
these materials. Drawing on sources such as Arte da Grammatica da Lingua Portugueza (1771), by Reis 
Lobato, and Grammatica ingleza ordenada em portuguez (1762), by Teles de Menezes, as well as Arcadian 
literature and the Equestrian   King José I, the study demonstrates that language teaching, poetry, and 
visual arts were mobilized as symbolic instruments of royal and ministerial legitimation. Thus, Pombaline 
patronage emerges not merely as support for languages but as part of a broader project of political and 
cultural engineering. 
Keywords: English Language; Pombaline Patronage; 18th Century. 

 

Introdução 

No contexto do século XVIII, Portugal passou por uma série de transformações políticas, 

sociais e educacionais, impulsionadas pelo projeto centralizador e ilustrado do Estado 

português, especialmente durante a administração do Marquês de Pombal. As chamadas 

reformas pombalinas, implementadas a partir da década de 1750, tiveram como um de seus 

focos principais a reestruturação do sistema educacional, que até então estava sob domínio da 

Companhia de Jesus. A expulsão dos jesuítas, em 1759, marcou o início de um novo paradigma 

de ensino, orientado pela lógica da utilidade, da racionalidade iluminista e da instrumentalização 

do saber como ferramenta de administração do império. O ensino passou a ser regulado pelo 

Estado, com currículos voltados às ciências práticas e à formação de um sujeito disciplinado, útil 

e letrado, características consideradas como sendo fundamentais à modernização do Estado 

luso-brasileiro (Santos, 2010). 

É nesse cenário que emerge o que historiadores e críticos passaram a denominar de 

mecenato pombalino: um modelo de fomento estatal às letras e às ciências que, mais do que 

promover a cultura, visava controlá-la e orientá-la segundo os interesses políticos e ideológicos 

do poder central, representados na centralidade da figura de Sebastião José de Carvalho e Melo, 

o Marquês de Pombal. Ao apoiar e financiar determinados autores, currículos e produções 

literárias, o Estado pombalino instaurou um regime simbólico que não apenas substituiu o antigo 

monopólio jesuítico, mas também redefiniu o papel do intelectual na sociedade. O escritor, o 

gramático, o professor e o poeta passaram a figurar como agentes de uma ordem discursiva que 

subordinava o saber à razão de Estado. A literatura, nesse contexto, deixou de ser apenas 

expressão estética ou moralizante para tornar-se parte de um projeto de engenharia social e 

cultural. O mecenato pombalino é, portanto,  não apenas um gesto de valorização das letras, ter 

sim uma forma de controle das ideias que eram necessárias que fossem inculcadas no imaginário 

setecentista. 

Diante do exposto, este artigo examina os vínculos entre o mecenato pombalino e a 

consolidação de práticas discursivas, educacionais e literárias no Brasil do século XVIII, como 



59 
 

parte do esforço de modernização e controle simbólico promovido pelo Estado português. Ao 

observar os movimentos reformistas liderados pelo Marquês de Pombal, é possível perceber que 

sua atuação extrapolou o campo político, alcançando instâncias simbólicas da cultura letrada, 

como a regulação da literatura, a normatização do ensino e a racionalização da linguagem. 

São investigados os efeitos simbólicos do mecenato pombalino sobre a literatura da 

época, em especial sobre o movimento árcade, cujos poetas, inseridos em um contexto de 

transição entre o antigo regime e os ideais iluministas, produziram obras que podem ser lidas 

como resposta às demandas simbólicas do Estado. Os escritos árcades, ao adotarem a linguagem 

da razão, da virtude e da moderação, alinham-se parcialmente ao projeto reformador, ainda que 

revelem também zonas de ambiguidade e resistência. Em alguns dos escritos árcades, são 

encontradas odes ao poder do Marquês de Pombal, bem como a sua força e aos supostos ganhos 

advindos para Portugal, em decorrência de sua bravura e competência. 

A metodologia adotada fundamenta-se nas contribuições da Nova História Cultural, 

sobretudo na obra de Chartier (1990), que destaca a importância de compreender a circulação 

dos discursos, os suportes materiais que os sustentam, as condições de produção e os regimes 

de legitimidade. Com isso, foi articulada uma leitura crítica das fontes históricas e literárias, com 

a análise não apenas do conteúdo das reformas pombalinas, como também das estratégias de 

disseminação de um modelo de sujeito letrado que reproduzia os valores do Estado ilustrado. 

 

As Reformas Pombalinas da Educação: uma visão geral 

Sebastião José de Carvalho e Melo, futuro Marquês de Pombal, destacou-se como uma 

das figuras políticas mais influentes do século XVIII no espaço lusófono. Nomeado ministro de D. 

José I, após uma carreira diplomática nas cortes de Viena e Londres, Pombal assumiu o controle 

administrativo do reino com o objetivo de modernizá-lo segundo os preceitos do despotismo 

esclarecido. Conforme destacam Oliveira (2010) e Maxwell (1995), sua atuação foi marcada por 

um pragmatismo reformador que aliava centralização política, racionalização do ensino e 

controle simbólico das instituições. Com seu estilo autoritário e centralizador, o Marquês 

assumiu a responsabilidade por reorganizar não apenas a economia e a administração do Estado, 

mas também a sua vida intelectual e educacional, num movimento que atingiu profundamente 

o Brasil colonial. 

Destaque deve ser dado ao terremoto de Lisboa, de 1755, de modo que, como explicam 

Carvalho (2007) e Maxwell (1990), não foram apenas os edifícios que foram destruídos, como 

também as estruturas de poder, que foram desestabilizadas, e abriu espaço para Pombal 

assumisse uma posição de protagonista na recomposição de Lisboa, de tal modo que a frase 

“Enterrem os mortos e cuidem dos vivos”, atribuída ao ministro, ajuda-nos a ter uma ideia do 



60 
 

seu espírito de ação e racionalidade. A reconstrução de Lisboa, com ruas retilíneas, 

planejamento urbanístico e novas técnicas de engenharia, foi também expressão de uma nova 

linguagem política, em que a razão substituía a providência, e o Estado tomava para si o papel 

de organizador do mundo (Oliveira, 2010). 

No que se refere à educação, o Marquês concebeu um sistema racionalizado e 

hierarquizado de ensino, dividido entre os chamados Estudos Menores, que englobavam os 

níveis iniciais e médios de formação, e os Estudos Maiores, centrados na formação universitária. 

A criação do cargo de Diretor-Geral dos Estudos, figura responsável por supervisionar as 

instituições educacionais do reino, foi uma inovação que deu ao Estado controle direto sobre a 

formação das elites. Conforme aponta Santos (2018), esse processo implicou a secularização 

gradual do saber e o declínio da influência eclesiástica na estrutura escolar. Os professores 

régios, nomeados pela Coroa para lecionar em diversas regiões do império, tornaram-se peças-

chave na difusão da nova pedagogia ilustrada, baseada na disciplina, na clareza e na utilidade do 

conhecimento. 

Do ponto de vista político-linguístico, essas reformas implicaram em uma redefinição do 

estatuto das línguas no império. O português foi elevado à condição de língua nacional e 

administrativa, ao passo que o latim foi gradativamente desvalorizado. O ponto culminante 

dessa reorganização educacional foi a reforma da Universidade de Coimbra, em 1772, 

considerada uma das grandes realizações do reformismo pombalino. A universidade passou a 

adotar novos currículos voltados às ciências naturais, ao direito, à medicina e às línguas 

modernas, de modo que, como enfatizam Oliveira (2012) e Maxwell (1995), a reforma não 

apenas alterou conteúdos e métodos, mas também redesenhou a própria finalidade do ensino 

superior, que passou a se preocupar com a formação de quadros técnicos e administrativos para 

o serviço do Estado.  

Pombal também se preocupou em incentivar ações propagandísticas sobre os seus 

feitos. Assim, diversas obras literárias, jurídicas e científicas da época foram precedidas por notas 

introdutórias, que exaltavam o papel do ministro como patrono das letras e protetor da razão. 

Monumentos, retratos, medalhas e esculturas foram encomendados com o objetivo de eternizar 

sua imagem como redentor do reino e farol da civilização. Esse movimento pode ser explicado 

ao analisarmos os escritos de (1990), que destaca o esforço dos detentores do poder em 

constituir regimes de visibilidade e autoridade discursiva, em que a figura do governante se torna 

texto, ícone e legenda. O mecenato pombalino, nesse sentido, operava como extensão estética 

e simbólica do projeto político. 

 

 



61 
 

O Mecenato Pombalino e os compêndios de línguas vivas 

O mecenato pombalino, conforme destacado anteriormente, designa o patrocínio 

cultural-educacional articulado pelo Marquês de Pombal no reinado de D. José I, notadamente 

após 1759, quando o Estado laiciza e centraliza a instrução. Percebemos, ao analisar o século 

XVIII em Portugal, um fomento à produção e à circulação de gramáticas e compêndios orientados 

por uma lógica de utilidade pública, ou seja, a língua portuguesa sendo normatizada para a 

administração e as línguas vivas para o comércio e a diplomacia. 

No plano textual, poucas peças evidenciam tanto a mão do Estado quanto a Arte da 

Grammatica da LinguaPortugueza, de António José dos Reis Lobato (1771), já que, eu seu 

frontispício/dedicação, temos uma sinalização clara de que a gramática havia sido composta e 

oferecida a Sebastião José de Carvalho e Mello. A supracitada obra ganhou ampla circulação nos 

séculos XVIII e XIX, tendo alcançado status oficial com a promulgação do Alvará de 1770. Nesse 

documento, D. José I expressa de modo enfático a intenção de fortalecer a língua portuguesa, 

descrita como “hum dos objectos mais attendiveis para a cultura dos Povos civilizados, por 

dependerem della a clareza, a energia, e a magestade, com que devem estabelecer as Leis, 

persuadir a verdade da Religião, e fazer uteis, e agradaveis os Escritos” (PORTUGAL, 1929, p. 

497). Inserido nesse contexto, o texto legal determinava que os professores de Latim deveriam 

dedicar os seis primeiros meses de suas aulas ao ensino do português, utilizando como 

referência justamente a gramática elaborada por Lobato (1771), destacada por seu método, 

clareza e organização. 

O manual, alinhado à política pombalina de valorização da língua nacional, não se 

restringia à instrução linguística. Segundo o próprio Lobato (1771), a aprendizagem da língua 

materna deveria ser conduzida por meio da leitura de autores da “historia Portugueza”, de modo 

que a análise de frases promovesse não apenas o domínio linguístico, mas também o 

compartilhamento da memória histórica e a valorização da nação. Nesse sentido, o ensino da 

língua portuguesa assumia um papel central na política pedagógica do período, articulando 

instrução linguística e projeto de fortalecimento de uma identidade de nação. Essa dimensão 

fica explícita quando o autor associa os feitos de Pombal ao propósito de elevar Portugal à 

condição de “mais culta, e conhecida entre todas as civilizadas” (LOBATO, 1771, p. viii). 

A defesa da utilidade prática da gramática aparece em diversos trechos da obra. Para 

Lobato (1771, p. x), “o grande proveito que alcança cada hum em saber a Grammatica da sua 

mesma língua: porque não sómente consegue falla-la com certeza, mas também fica 

desembaraçado para aprender com muita facilidade qualquer outra”. Esse argumento antecipa, 

em certa medida, reflexões desenvolvidas por Auroux (1992), que ressalta a transversalidade dos 

princípios de ensino de línguas. A partir desse raciocínio, aprender português significaria não 



62 
 

apenas adquirir a língua nacional, mas também dispor de ferramentas para assimilar outras 

línguas, incluindo o latim. Esta proposta se configura em uma inversão da lógica pedagógica 

tradicional, até então centrada na primazia do latim sobre a língua materna. 

A figura de D. José I, seguindo essa análise de mecenato, é exaltada na obra, sendo 

referido como “glorioso Restaurador das Letras, arruinadas por quase dous seculos nos seus 

vastos Domínios” (LOBATO, 1771, p. xvi). Este texto reforça o papel do rei e, por extensão, de 

Pombal como agentes de renovação cultural, legitimando uma ampla política pedagógica que 

articulava língua, poder e civilização. 

A circulação da Arte da Grammatica da LinguaPortugueza, de Reis Lobato, como 

instrumento oficial de ensino, revela como o mecenato pombalino se consolidou na 

normatização da língua materna. Contudo, esse movimento não se restringiu ao português, uma 

vez que, no contexto das reformas educacionais, o estímulo às chamadas línguas vivas também 

se fez presente, principalmente nas instituições de elite. Tal fato pode ser comprovado ao 

analisarmos os Estatutos do Real Colégio dos Nobres (1761), que previam o ensino de francês e 

inglês como parte de um programa pedagógico voltado à modernização da instrução 

(PORTUGAL, 1929).É nesse cenário que surge a GrammaticaIngleza ordenada em Portuguez 

(1762), de Carlos Bernardo da Silva Teles de Menezes(MENEZES, 1762), conhecida como 

“gramática de Pombal de língua inglesa” (Oliveira, 2006). 

A própria dedicatória da obra associa explicitamente o estudo do inglês às “novas leys”, 

em uma clara referência aos Estatutos de 1761, e sublinha a importância da criação de uma 

cadeira de inglês no Colégio dos Nobres. Ao enaltecer a figura de D. José I e vincular seu trabalho 

ao projeto régio, Menezes (1762) evidencia o quanto o ensino de línguas estrangeiras estava 

imbricado ao patrocínio cultural pombalino. A exaltação ao monarca como promotor da 

“Literatura Portugueza” e como fonte de progresso científico e cultural ecoa a retórica de 

legitimação do poder régio observada em Reis Lobato (1771), mas aqui aplicada ao campo das 

línguas vivas (MENEZES, 1762, p. iii). 

Essa vinculação da obra ao mecenato pombalino se expressa também na celebração da 

aprovação real, apresentada pelo autor como “aceitação precioza que fará toda a gloria do Autor, 

e todo o credito do livro” (MENEZES, 1762, p. iii). Ao se colocar como beneficiário direto do 

reconhecimento régio, Menezes (1762) insere sua gramática na lógica propagandística da 

segunda metade do século XVIII, descrita por Teixeira (1999) como marcada por uma série de 

iniciativas destinadas a imortalizar os feitos do rei e do seu principal ministro. Assim, as 

gramáticas de português (Reis Lobato) e de inglês (Teles de Menezes) dialogam como produtos 

de um mesmo projeto político-cultura, já que funcionam como instrumentos pedagógicos e 

suportes textuais de enaltecimento da monarquia e de Pombal. 



63 
 

 
 

 

 
 

 

Figura 1: Folha de rosto da Gramatica Ingleza ordenada em Portuguez 

Fonte: Menezes, 1762 
 

É importante destacar que, no prólogo “Ao Leitor”, Menezes (1762) reafirma a 

necessidade prática do ensino de inglês, antes desprestigiado, mas agora valorizado tanto pela 

proximidade diplomática entre Portugal e Inglaterra quanto pelo florescimento de autores de 

prestígio. Ao atribuir ao governo ilustrado a promoção dessa língua e ao destacar a presença de 

ingleses em Lisboa, o autor reafirma o caráter utilitário e estratégico de sua obra, em 

conformidade com o ideário pombalino de instrução voltada à utilidade e ao comércio 

(MENEZES, 1762, p. iv-v; OLIVEIRA, 2006; MOSER, 1985). 

A trajetória editorial da gramática também ilustra o enquadramento institucional do 

mecenato. As múltiplas licenças (Santo Ofício, Ordinário, Paço) obtidas ainda em 1761 reforçam 

a legitimação da obra como texto “muito útil para facilitar o uso daquela lingoa, na qual se achão 



64 
 

estampadas muitas Obras de huma vastíssima erudição” (MENEZES, 1762, p. xiii). Ao mesmo 

tempo em que se insere em debates técnicos, como a crítica aos “defeitos” de outras artes e a 

promessa de maior clareza metodológica, o autor situa sua obra como capaz de enaltecer a 

pátria e, portanto, digna do aval régio. 

É possível, dessa forma, afirmar que a Grammatica Ingleza ordenada em Portuguez 

confirma que o mecenato pombalino não se limitou à língua nacional, mas também apoiou e 

legitimou o ensino de línguas estrangeiras, especialmente aquelas consideradas estratégicas 

para a política e o comércio. Ao lado da gramática de Reis Lobato (1771), a obra de Teles de 

Menezes (1762) integra o corpus de textos pedagógicos em que o ensino de línguas servia de 

veículo para a consolidação de uma política cultural ilustrada, em que instrução e propaganda 

se entrelaçavam. 

 

O Mecenato Pombalino nas Artes 

A projeção política e cultural de Sebastião José de Carvalho e Melo encontrou eco no 

universo literário setecentista, sobretudo por meio das dedicatórias e obras que exaltaram sua 

figura e seus feitos. Um dos exemplos mais expressivos surge em Francisco José Freire, cuja 

tradução da Arte Poética de Horácio Flaco (1758) estabelece uma analogia entre o Marquês de 

Pombal e o próprio Horácio, chegando a compará-lo à esfera divina. Essa obra é considerada um 

dos marcos inaugurais do chamado mecenato pombalino (TEIXEIRA, 1999). Da mesma forma, a 

tradução do Tratado Sublime (1771), de Custódio José de Oliveira, reforça a imagem de Pombal 

como guia intelectual da nação, incumbido de “alumiar os Escritores Portugueses” contra as 

“trevas da ignorância” (TEIXEIRA, 1999, p. 92). 

Na Arte Poética (1759), também de Freire, na parte da dedicatória, são enumeradas 

virtudes atribuídas ao ministro, como a perseverança, o zelo pelo bem comum, o estímulo ao 

comércio e à manufatura, além da reconstrução de Lisboa e defesa do rei (TEIXEIRA, 1999, p. 

71). Pouco depois dessa publicação, Pombal foi agraciado com o título de Conde de Oeiras, 

consolidando um projeto de propaganda cultural e política que se refletiu amplamente na 

produção literária (SANTOS, 2010). 

Segundo Teixeira (1999), poetas como José Basílio da Gama, Manoel Inácio da Silva 

Alvarenga e Francisco de Melo Franco, entre outros, incorporaram , em suas obras, a legitimação 

da política ilustrada do ministro. Basílio da Gama, considerado o poeta pombalino por 

excelência, compôs O Uraguai (1769), cuja crítica antijesuítica e louvor à obra reformadora de 

Pombal se articulam diretamente ao contexto da expulsão dos jesuítas. O canto quinto enaltece 

Lisboa como centro de paz, comércio e abundância, sinalizando claramente os frutos da política 



65 
 

ministerial: “Paz, Justiça, Abundância e firme peito, / Isto nos basta a nós e ao nosso mundo. […] 

Mostra-lhe mais Lisboa rica e vasta” (TEIXEIRA, 1999, p. 75). 

Outros autores também se alinharam a esse movimento. Silva Alvarenga, em O Desertor 

(1774), celebrou a entrada triunfal de Pombal na Universidade de Coimbra, associando-o ao 

restauro das ciências e ao florescimento da verdade em Portugal: “Prêmio de seus trabalhos: as 

Ciências / […] / E a Verdade entre júbilos, o aclama / Restaurador de seu Império antigo” 

(TEIXEIRA, 1999, p. 53). Já Cláudio Manuel da Costa, em poemas como Vila Rica, exalta a ordem 

e a prosperidade resultantes das reformas do período, ainda que de forma menos explícita, 

reforçando o ideário ilustrado de progresso e civilização. 

O que a historiografia literária muitas vezes reduziu a “indianismo” ou a uma produção 

nacionalista descolada da política (SANTOS,2010), revela-se, na verdade, como parte de um 

complexo discurso cultural e propagandístico sustentado pelo mecenato pombalino. A poesia 

árcade, ao lado de traduções e prefácios laudatórios, atuou como canal de legitimação de um 

projeto que buscava associar o poder régio e ministerial ao florescimento das letras e ao 

progresso da civilização luso-brasileira. 

É possível encontrar obras de exaltação a D. José e ao Marquês de pombal também nas 

esculturas. A inauguração da Estátua Equestre de D. José I, realizada em 6 de junho de 1775, na 

Praça do Comércio, constitui um dos momentos mais emblemáticos da afirmação do projeto 

político-cultural do consulado pombalino. A obra, concebida por Joaquim Machado de Castro, 

foi apresentada em meio a uma cerimônia grandiosa, cuidadosamente organizada para exaltar 

tanto o monarca quanto o seu ministro. Como observa Norton (2008, p. 70), ao ser revelada, a 

estátua exibia o cavalo real esmagando um ninho de víboras, metáfora explícita da vitória sobre 

os inimigos do regime e da ausência de clemência para os opositores. Esse elemento iconográfico 

articula-se diretamente à retórica do poder cultivada no período, projetando a imagem de um 

reino restaurado e protegido pela firmeza do Estado. 

A presença do busto do Marquês de Pombal na base do monumento reforça a 

centralidade do ministro na condução do império, figurando-o como fundamento da 

estabilidade política e cultural da nação. Maxwell (1997) destaca que a escultura tinha para 

Pombal um valor simbólico ainda mais acentuado do que para o próprio rei, uma vez que 

materializava, em espaço público, o êxito de seu programa reformista e a sua imagem de 

estadista. Estudos mais recentes também reconhecem esse caráter propagandístico. Para 

Oliveira (2006), a estátua equestre funciona como marco visual da pedagogia política pombalina, 

traduzindo em alegoria urbana os ideais de ordem, civilização e modernidade associados às 

reformas do ensino e da administração pública. 



66 
 

A celebração que acompanhou a inauguração prolongou-se por três dias, envolvendo 

cortejos alegóricos, música, fogos e distribuição de alimentos, compondo um verdadeiro 

espetáculo político. Contudo, relatos apontam que D. José I demonstrou pouco entusiasmo, 

assistindo ao evento à distância, devido à saúde debilitada, em decorrência de problemas com a 

obesidade e com questões cardíacas e circulatórias (NORTON, 2008). Muitos cortesãos, em 

solidariedade à reclusão do monarca, também se ausentaram, o que contrasta com a magnitude 

da festa concebida por Pombal. A discrepância entre a presença simbólica do rei e a condução 

ativa do ministro reforça a leitura da estátua como monumento duplo, já que, ao mesmo tempo, 

funcionou como homenagem régia e como instrumento de legitimação pessoal e política do 

Marquês. 

 

Algumas considerações 

O mecenato pombalino deve ser compreendido não apenas como expressão de apoio à 

produção literária e artística, mas, sobretudo, como uma estratégia de poder que se consolidou 

na segunda metade do século XVIII. Nesse sentido, ao articular reformas educacionais, 

compêndios linguísticos e manifestações artísticas, mais do que patrocinar, o mecenato operou 

como dispositivo de governo, impondo uma pedagogia de obediência e de legitimação 

simbólica. 

As reformas educacionais implementadas após a expulsão dos jesuítas em 1759 ilustram 

de forma clara essa articulação. O ensino, reorganizado a partir da lógica da utilidade e da 

racionalidade ilustrada, passou a privilegiar disciplinas de aplicação prática, com destaque para 

a gramática da língua portuguesa e para as chamadas línguas vivas. A promulgação do Alvará de 

1770 e a difusão da Grammatica da Lingua Portugueza, de Antônio José dos Reis Lobato (1771), 

revelam o modo como a língua nacional foi elevada a fundamento de civilização, entendida como 

veículo da lei, da religião e da identidade política do reino. A vinculação explícita dessa obra ao 

nome de Pombal, exaltado como “glorioso Restaurador das Letras”, confirma o caráter 

propagandístico de uma produção que se situava entre o didático e o político. 

Na mesma direção, a Grammatica ingleza ordenada em portuguez (1762), de Carlos 

Bernardo da Silva Teles de Menezes, demonstra como o mecenato pombalino não se limitou ao 

português, mas alcançou também o ensino de línguas vivas consideradas estratégicas para o 

comércio e a diplomacia. A dedicatória da obra ao rei D. José I e a menção às “novas leys” do 

período ilustram a íntima relação entre política educacional e legitimação régia. A obra, mais do 

que um manual técnico, reafirmava a centralidade da monarquia e do ministro na promoção das 

letras, sendo exemplo eloquente de como o campo pedagógico funcionava como extensão da 

propaganda de Estado. 



67 
 

Esse mesmo mecanismo de propaganda se verifica em outras manifestações culturais do 

período. A literatura árcade, tanto em Portugal quanto no Brasil, ofereceu um terreno fértil para 

a difusão de imagens de exaltação ligadas ao pombalismo. Obras como O Uraguai (1769), de 

Basílio da Gama, e O Desertor (1774), de Silva Alvarenga, integram-se a essa dinâmica ao 

exaltarem a figura de Pombal como patrono da ciência, da justiça e da ordem. O canto quinto do 

poema de Basílio, ao evocar a prosperidade de Lisboa e a abundância decorrente do comércio, 

funciona como metáfora poética das reformas pombalinas. Já Silva Alvarenga, ao associar 

Pombal à restauração das ciências na Universidade de Coimbra, reforça a imagem do ministro 

como restaurador do saber e da glória portuguesa. Mesmo autores como Cláudio Manuel da 

Costa e Tomás Antônio Gonzaga, embora em registros distintos, retomam em suas obras ecos 

dessa mesma atmosfera política, mostrando como a poesia árcade se tornava suporte de um 

discurso de legitimação (TEIXEIRA, 1999). 

A dimensão simbólica do mecenato também se manifestou no campo das artes visuais. 

A Estátua Equestre de D. José I, inaugurada em 1775, é um bom exemplo de como monumentos 

funcionavam como extensões da propaganda cultural. A presença do busto de Pombal no 

pedestal e a iconografia do cavalo esmagando serpentes ilustram o poder de disciplinar inimigos 

e restaurar a ordem. A festa de inauguração, com cortejos, músicas e fogos, encenava a 

teatralidade do poder e reforçava a associação entre o rei, o ministro e a glória do império. Nesse 

sentido, o monumento se articula às gramáticas e à poesia laudatória como parte de um mesmo 

programa cultural, em que as palavras e as imagens eram mobilizadas para consagrar a figura de 

Pombal. 

Estudar o mecenato pombalino é compreender a íntima relação entre poder e cultura 

no século XVIII. Ao moldar as letras, as gramáticas e as artes, segundo um projeto centralizador, 

Pombal instituiu um modelo de política cultural que antecipou práticas modernas de política 

linguística e de propaganda estatal. Mais do que um capítulo da história literária, o mecenato 

pombalino deve ser lido como um capítulo da história política da cultura, no qual o ato de 

ensinar, traduzir, poetar ou esculpir convergia para a mesma finalidade, a de inscrever a memória 

do ministro e do seu rei como símbolos indissociáveis da civilização portuguesa. 

 

Referências  

AUROUX, Sylvain. A revolução tecnológica da gramatização. Tradução: Eni Puccinelli Orlandi. 
Campinas: Editora da Unicamp, 1992. 

CARVALHO, Laerte Ramos de.As reformas pombalinas da instrução pública. São Paulo: 
Edusp/Saraiva, 1978.   



68 
 

CHARTIER, Roger. A história cultural: entre práticas e representações. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 1990.  

LOBATO, Antônio José dos Reis. Arte da grammatica da língua portugueza composta e 
offerecida ao Ill.mo e Exc.mo senhor Sebastião José de Carvalho e Mello, ministro, e secretario 
de estado de sua magestade fidelíssima da repartição dos negócios do reino. Lisboa: Na Typ. de 
M. P. de Lacerda, 1771. 

MAXWELL, Kenneth. O Marquês de Pombal: paradoxo do iluminismo.  Tradução:  Antonio de 
Pádua Danesi. Paz e Terra, RJ, 1997. 

MENEZES, Carlos Bernardo da Silva Teles de. Gramatica ingleza ordenada em portuguez, na 
qual se explicão clara, e brevemente as regras fundamentaes, e as mais proprias parafalar 
puramente aquela lingua. Lisboa: Na Officina Patriarcal de Francisco Luiz Ameno, 1762. 

MOSER, Fernando de Mello. Para uma perspectiva da cultura  portuguesa.  ICALP  Revista, n° 1. 
23-32. Lisboa: Instituto de Cultura Portuguesa, 1985. In: http://cvc.instituto-
camoes.pt/bdc/revistas/revistaicalp/culturaport.pdf 

NORTON, José. O último Távora. São Paulo: Editora Planeta do Brasil, 2008. 

OLIVEIRA, Luiz Eduardo Meneses de. A instituição das línguas vivas no Brasil: o caso da Língua 
Inglesa (1809-1890). Tese de Doutorado – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 
Programa de Estudos Pós-Graduados em Educação: Histórica, Política e Sociedade. São Paulo, 
2006. 

PORTUGAL. Alvarás, cartas de lei e outros documentos sobre instrução pública (século XVIII). 
Lisboa: Imprensa Nacional, 1929. 

SANTOS, Elaine Maria; OLIVEIRA, Luiz Eduardo Meneses de. O mecenato pombalino na 
gramática inglesa de Teles de Menezes. In: Anais do VII Congresso Brasileiro de História da 
Educação, 2013. 

SANTOS, Elaine Maria.As reformas pombalinas e as gramáticas inglesas: percursos do ensino 
de inglês no Brasil (1759-1827). Dissertação (Mestrado em Letras). São Cristóvão: Universidade 
Federal de Sergipe, 2010.  

TEIXEIRA, Ivan. Mecenato pombalino e poesia neoclássica. São Paulo: APESP/EDUSP, 1999. 

  

http://cvc.instituto-camoes.pt/bdc/revistas/revistaicalp/culturaport.pdf
http://cvc.instituto-camoes.pt/bdc/revistas/revistaicalp/culturaport.pdf


69 
 

 
ROMÃO, Eliana Sampaio; SANTOS, Isa Regina dos Anjos dos.  Educação, 
ensino e leitura: a palavra entre escorpiões de borboletas. Revista 
Épicas. N. 18 – dez 25, p. 69-84. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.6964 

 

EDUCAÇÃO, ENSINO E LEITURA: A PALAVRA ENTRE ESCORPIÕES E BORBOLETAS 
 

EDUCATION, TEACHING AND READING: THE WORD BETWEEN SCORPIONS AND 
BUTTERFLIES 

 

Eliana Sampaio Romão52 
Universidade Federal de Sergipe (UFS) 

 
Isa Regina dos Anjos dos Santos53 

Universidade Federal de Sergipe (UFS) 
 

RESUMO: O presente artigo, fruto de pesquisa bibliográfica, ressalta o livro como tecnologia atual, que 
vem ao encontro de uma educação buliçosa e libertadora. Tem como objetivo mostrar, além da relação 
leitura e educação, a importância de aprender e gostar de ler, em particular, na educação básica seja em 
voz alta, em silêncio, em (com)partilha(mento) e só, mas em diálogo fecundo com o autor e impulsionado 
a difundir com outros lições daquela leitura. Adverte que é necessário aprender a ler e ter acesso a 
diferentes gêneros textuais desde a infância, quando crianças ainda bem pequenas, de modo ase tornar 
um adulto leitor e agente partícipe do melhoramento da humanidade, autor de experiências exitosas no 
ofício de professorar. Destaca como fundamental privilegiar o livro –  seja impresso, seja eletrônico –  no 
ofício de ensinar e validar o valor da palavra e arte de palavrar na elevação da humanidade. Tem como 
marco teórico: Freire, Manguel, Queirós, Pennac. 
Palavras-chave: ensino; educação; leitura; arte. 

Abstract: This article, based on bibliographic research, highlights the book as a contemporary technology 
that meets the needs of a lively and liberating education. Its aim is to show, in addition to the relationship 
between reading and education, the importance of the act of reading—whether aloud, silently, shared, or 
individually – in a fruitful dialogue with the author. It emphasizes that learning to read having access to 

 
52 Doutorado em educação UNICAMP (2004). Pós-doutorado em leitura e escrita UP – Universidade do Porto. Portugal 

(2015), Pós-doutorado em Pedagogia da Infância UNICAMP (2024). Email: elianaromao@uol.com.br. 
53 Doutorado em Educação Especial pela Universidade Federal de São Carlos (2011). Professora Associada do 
Departamento de Letras/Libras da Universidade Federal de Sergipe. 

mailto:elianaromao@uol.com.br


70 
 

different textual genres from early childhood is essential to becoming an adult reader and an active 
participant in the improvement of humanity, as well as a successful educator. It underlines the importance 
of valuing the book – whether printed or electronic – in the task of teaching and validating the value of 
the word and the art of speaking in elevating humanity. The theoretical framework includes Freire, 
Manguel, Queirós, Pennac.  
Keywords: teaching; education;  reading; art. 

 

Introdução 

 

Procura da Poesia.  
Penetra surdamente no reino das palavras 

Lá estão os poemas que esperam ser escritos. 
Estão paralisados, mas não há desespero, 
Há calma e frescura na superfície intacta.  

Ei-los sós e mudos, (...) 
Convive com teus poemas, antes de escrevê-los. 

Tem paciência, se obscuros.  
Calma, se te provocam. 

Espera que cada um se realize (...) com seu poder de palavra e seu poder de silêncio. (...) 
Chega mais perto e contempla as palavras, (...)” (Drumond, 2022). 

 

Cada uma delas, tem mil faces; mil dizeres; mil sentidos; mil silêncios; mil formas de 

expressá-las, de quase sempre encantar aquele que escuta, mas é preciso chegar mais perto 

mais perto da palavra e contemplá-las como são contempladas as obras de Picasso, de Portinari, 

de Velásquez, de Van Gogh, de Tarcila do Amaral. Arte de palavrar. A palavra que é admirada 

como se fosse arte. Arte que provoca paradas de admiração e descanso diante do encantamento 

que ela produz ao mesmo tempo que eterniza seu criador. Mas o mundo não é somente de artes, 

de poesias, de cantos e de flores. 

“O mundo está fora dos gonzos”(1599 e publicada 1603).Nunca, uma afirmação, dita 

pelo personagem da peça de Shakespeare(príncipe Hamlet) encenada há tantos séculos, foi tão 

atual. Mas se é certo que o mundo está fora dos gonzos, é certo, igualmente, que a arte, aliada 

da educação, está se queixando, a docência perdeu o desejo de docender, o professor pede 

paradas de luz, a educação pede prioridade na vida das pessoas, nas diversas instâncias em que 

se insere e dela necessita para garantir a transformação. E se a educação não é a chave, nem a 

alavanca para transformação, sem ela tampouco a sociedade muda (Freire, 2001). 

Nenhuma sociedade se transforma sem que a educação seja, de fato, valorizada; sem o 

aprimoramento de sua cultura; sem que a arte seja acarinhada; sem que a docência seja 

renovada; sem que a ciência; a cultura e a pesquisa sejam enaltecidas; sem que o ensino e o/a 

profissional que por ele responde tenha lugar cativo, sem que a educação inclusiva, equitativa, 

de qualidade prevaleça desde o começo da educação básica, lá na educação infantil.  



71 
 

Educação que acolhe as crianças em suas diferenças, em seus ritmos, em suas 

capacidades. Educação que faz valer o direito do aluno de ser incluído e se descobrir interagido. 

De acordo com Pennac, a sabedoria pedagógica deveria ver o “aluno lerdo” como o mais normal 

possível: “aquele que justifica função de professor/a. Nós temos que lhes ensinar tudo a começar 

pela necessidade de aprender. Ora, isso não é pouco” (Pennac, 2008, p. 213). Educação que pede 

o reconhecimento do aluno, seja criança bem pequena ou não, enquanto diverso. Não há dois 

alunos iguais em qualquer que seja o nível, etapas e modalidades de educação.  

Nenhum deles aprende da mesma forma, nenhum deles tem o mesmo grau de interesse, 

nenhum deles tem o mesmo nível de capacidade, nenhum deles é igual ao outro, nem tampouco, 

inferior. É dessa educação que esperançamos. Uma educação que abomina a intolerância. E se 

indigna com a “incapacidade de conviver com o diferente”. Mas não apenas isto.  

Diz também da “incapacidade de descobrir que o diferente é tão válido quanto nós ou 

às vezes melhor, em certos aspectos é mais competente. (Freire, 2004, p.62). Mas a tendência é 

“rejeitar o diferente”, olhar com espanto para o diferente, se mostrar superior ao diferente e, 

até “salvador do diferente”, e nunca, ao contrário, ser “salvo pelo diferente”. Incapaz de ver o 

outro como distinto, cria barreira para o principal, senão o primeiro, papel da escola – ensinar a 

conviver e tirar de convivência seus ensinamentos. Não há duas crianças iguais na face da terra, 

mesmo semelhantes, são sempre diferentes. Assim como as folhas. 

Não há, não, duas folhas iguais em toda criação. Ou nervura a menos, ou 
célula a mais, não há, duas folhas iguais. Limbo todas têm, que é próprio das 
folhas; pecíolo algumas; bainha nem todas. Umas são fendidas, crenadas, 
lobadas. Outras acerosas, redondas, agudas, macias, viscosas, fibrosas, 
carnudas. Nas formas presentes, nos atos distantes, mesmo semelhantes são 
sempre diferentes. Umas vão e caem no charco cinzento, e lançam apelos nas 
ondas que fazem; outras vão e jazem sem mais movimento. Mas outras não 
jazem, nem caem, nem gritam apenas volitam nas dobras do vento. É dessas 

que eu sou. (Antônio Gedeão, Poesias Completas, 1956-1967) 

“É dessas que eu sou”. É desses que eu somos e somos muitos. Desde criança bem 

pequena - única, singular, com rosto, com corpo de carne e osso querendo passar. Criança que 

quer o colo, que pede diariamente licença do adulto para ser e viver sua infância. Daí depende 

todo o resto. E do que é feito da criança no seu presente determina o que será essa criança no 

seu futuro. E o que ela será capaz de fazer com o que dela foi feito tem seu começo na educação 

infantil que, por sua vez, adverte o ideário freiriano, precisa da Universidade. Desde bebês e na 

mais tenra idade pede professores bem-preparados; que tem afeto, em primeiro lugar por gente, 

gente miúda; tem gosto pelos livros; encontra tempo para lê; estudar; aprender e pôr sob 

suspeita o que sabe. Aquele que ensina com arte e afeto; que sabe para onde vai e por quais 

caminhos caminhar para chegar lá, pois que caminho que não chega a lugar algum “não precisa 



72 
 

existir”. Aquele que seleciona a palavra que educa; que valida sua palavra enquanto ensina. 

Palavra buliçosa que desconstrói o pensamento, que desvela o que está oculto, que cala na alma. 

 

Leitura e Arte como canais de Ensino e de Educação 

Diferentes autores como Freire, Arendt, Barthes, se aproximam na intenção de mostrar 

que todo professor ensina, nem todos educam, embora nem sempre, ao ensinar, percebam ou 

aceitem que separam o ensino da educação, mesmo que acatem que é impossível ensinar sem 

educar. É o que estamos a desejar, embora nem sempre realize, e esteja convencido de que ao 

ensinar, educa. “Ao ensinar, educo. Mas as vezes é possível observar alguns comportamentos 

estranhos nos quais sinaliza uma separação entre ambos (...)Lembra do professor?  Ele sabia dar 

ótimas aulas de matemática. Mas não passava disso (Freire, 2011). Do mesmo modo que ensinar 

evoca o outro, a leitura se vale da mesma necessidade. Sua consequência lógica é, conforme 

Manguel, o impulso de compartilhar com o outro, “de pegar um amigo pelo braço” e levá-lo até 

aquelas páginas da leitura que tanto comoveu, iluminou, encheu de inquietação e felicidade 

(Manguel, 2021). 

No sentido amplo, a endoculturação se faz, pois que se educa a cada minuto de vida, em 

cada canto da terra, cada pessoa com a qual um indivíduo em formação entra em contato, em 

relação, as vezes casualmente, de passagem, outras vezes, em lugar destinado a 

professoralidade. Mas, no sentido restrito, escolarização que se realiza no interior de instituições 

de ensino, nem todo professor, enquanto ensina, educa. Apenas entrega a matéria. Está, todavia, 

a ensinar (in-signare). Está a marcar seus alunos com sinais, mas nem sempre esses sinais 

potenciam o aluno a passar de um lugar para o outro (educare) e seguir além do ponto de 

chegada. 

O Ensino, embora projetado para fazer parte do processo educativo, não está 

necessariamente presente na Educação. E, quando está, ocupa uma partícula desse substantivo. 

O ensino, para um educador russo, é apenas “uma das pétalas dessa flor que se chama Educação. 

Em educação não há elemento principal, nem secundário, como não pétala principal entre as 

pétalas que fazem a beleza da flor” (Sujomlinsk, 1975). É relevante criar ocasiões que despertem 

o interesse do aluno, abrir, tanto quanto possível, sua mochila pesada – não apenas de lápis, 

borracha e cadernos.  É pedagógico levar em consideração os saberes sabidos, as relações 

estabelecidas, os combinados didáticos. Mas se um dos aspectos que constituem a prática de 

ensinar vem em detrimento ao outro, corremos o risco de apenas, cumprir ou entregar o 

conteúdo relacionado no “programa de ensino”, ensinar sem educar. 

As chances de vir a ser um bom educador passa inevitavelmente pelo bom professor. 

Ensino sem educação é vazio e se degenera. com grande facilidade, mas podemos facilmente 



73 
 

ensinar sem educar (Arendt, 2000). Ao ensinar, eu educo, mas tem gente por aí que não sei o 

que acontece (...)(Freire, 2011). Ensinar não é passar conhecimentos. Nem todas as aulas 

educam como ocorria com as aulas desses educadores, pois que são aulas que educam não 

somente pela qualidade do conteúdo, mas pelo modo como as coisas são ditas. “(...) num tom 

absolutamente anti-histérico, com aquela sabedoria saborosa a que pode chegar alguém que 

sabe muito sobre a linguagem” (Barthes, 2013, p. 73). 

Sabe muito sobre linguagem e quer aprender. Sabe se valer da arte de palavrar. Daí a 

necessidade da professoralidade primar pelo ensino que significa “a arte e ciência de ensinar”. 

Um ofício, portanto, que pede ciência, sim, mas, igualmente, pede arte no seu sentido mais 

genuíno. Papel que o professor educador, artesão do humano, faz valer. 

 

Professor: artesão do humano 

Ninguém nasce humano. Nascemos nada e precisamos de educação para vir a ser. De 

bocadinhos e bocadinhos humanos o humano se faz. Bocadinhos gerados pela família, pelo 

entorno, pelas relações humanas. Conforme muito bem descreveu Núria, uma criança de 6 anos 

ao ser entrevista por ocasião de uma pesquisa recente (Romão 2020) que teve como mote a 

palavra da criança ao se descobrir lendo e escrevendo. Disse ela diante das influências e ajuda 

ao ingressar no mundo da cultura letrada:  

__Hoje você já se descobriu lendo e escrevendo. Quem influenciou? 
__Às vezes, não preciso de ajuda, mas quando não sei a ajuda é boa.  
__Ajuda de quem? Indaguei.  
__Um bocadinho dos amigos, um bocadinho dos pais, um bocadinho das 
irmãs, um bocadinho dos avós, um bocadinho dos primos, um bocadinho dos 
padrinhos e um bocadinho da professora também – ia me esquecendo dela.   
__Por que tantos? Indaguei novamente. 
__Porque eles sabem. E porque sabem, ajudam. Se a pessoa não souber é 
melhor não ajudar.  
__Ajudar a quê. Continuei provocando. 
__Ajudar a descobrir como é que escreve e, ao aprender, gostamos. (Núria, 
criança portuguesa de 6 anos, entrevista Romão, 2020, p.79) 

 

Núria mostra, além do gosto em aprender a ler e a escrever, um resumo sobre o que é 

educação. E, portanto, a relação da alfabetização e a educação. Uma relação que necessita ser 

reconhecida, em particular, por professoras que respondem pelos anos iniciais do ensino 

fundamental. E quando a ajuda é boa e, assim, promove o gosto e domínio da leitura e da escrita 

vale a pena. 

Nascemos fracos, pouquinhos, dependentes, frágeis, mas potencialmente humanos. 

Necessitamos, então, da educação para se tornar humano e impulsionar esse lado que estamos 

genuinamente potenciados para desenvolver. Somos muitas histórias alheias. Somos muitas 



74 
 

palavras corporificadas, muitas histórias alheias. Somos muito do que falamos, agimos e 

escutamos. Assim, tão importante quanto aprender a falar, é igualmente importante, aprender 

a escutar. Seja o aluno do lado de cá, seja o professor do lado de lá, mas numa mesma canoa. 

Canoa de saberes. 

 

2.1. Artesão da escuta(tória) 

Uma oratória, não é possível sem uma boa “escutatória”. O que permite, além de uma 

escuta para além do limite da audição comum, abertura a fala do outro, ao gesto, a diferença. 

Sabe-se que para ter expertise na oratória, é necessário, cuidar, igualmente, da escutatória, 

embora quase sempre este fique na penumbra em relação àquele, conforme afirma Rubem 

Alves a preferência da oratória em detrimento a escutatória. O autor diz que sempre ver 

anunciado curso de oratória, “mas nunca de escutatória”. “Todo mundo quer aprender a falar(...) 

Ninguém quer aprender a ouvir”. E chegou até a pensar em oferecer um curso de escutatória, 

mas declinou da que sob o álibi de que ninguém iria se matricular. Escutar é exigente e sutil. 

Implica numa “escuta ativa”, num “esforço de se calar e abrir espaço” para que outros possam 

palavrar. Na mesma linha, Freire (1996), complementa advertindo que ao escutá-lo aprendo a 

falar com ele.  

Pode-se inferir que a escutarória implica em fazer a leitura da linguagem corporal, bem 

como das emoções e sentimentos. Permite entrar em interlocução, pois que a escutatória 

promove a comunicação dialogal na direção de construir relações genuínas. Falar bem é tão 

importante quanto ouvir bem. Como (arte)são, não somente da oratória/palavra, mas, 

igualmente, da escutatória, ganha lugar o silêncio, a palavra, a escrita. E não basta o silêncio que 

se escuta “de fora”, mas o silêncio que se escuta “de dentro”. A leitura, a escrita, a escuta(tória), 

se acarinham numa mesma fonte. Fonte do silêncio. Silêncio de fora, de dentro. Silêncio que 

fala, que inspira, que provoca, que acalma, que escuta, que envolve aquele que lê.A leitura pede 

um lugar, pede o silêncio da cidade que ainda dorme ao amanhecer.  

No prefácio do livro de Ítalo Calvino (1999), algumas recomendações, a saber parece 

servir não apenas para os romances.  

Ao começar a ler um livro, relaxe. Concentre-se. Afaste todos os outros 
pensamentos. Deixe que o mundo a sua volta se dissolva no indefinido. É 
melhor fechar a porta; do outro lado há sempre um televisor ligado. Diga logo 
aos outros: “Não, não quero ver televisão”. Se não ouvirem, “estou lendo! Não 
quero ser perturbado!” Com todo aquele barulho, talvez ainda não tenham 
ouvido; fale, mas alto, grite: Estou começando a ler (...) se preferir, não diga 
nada; tomara que o deixem em paz.  (Calvino, 1999, p.11) 

 



75 
 

O autor ainda sugere jeitos variados de fazer a leitura e fazer a escolha mais cômodas 

para aquele que se dá o privilégio de lê, mesmo reconhecendo que não é fácil encontrar uma 

posição ideal para leitura, há opções: desde sentado e até de pé, parado, como já foi um hábito 

no passado. Mas não para por aí.  

Estendido, encolhido, deitado. Deitado de costas, de lado, de bruços. Numa 
poltrona, num sofá, numa cadeira de balanço, numa espreguiçadeira, num 
pufe. Numa rede, se tiver uma. Na cama, naturalmente... Pode também ficar 
de ponta cabeça para baixio, em posição de ioga. Com o livro virado, é claro 
(Calvino, 1999, p. 11). 

 

Não importa onde, desde que ninguém atrapalhe e, com efeito, o leitor seja capturado 

pela leitura de modo isolá-lo do seu entorno e o silêncio envolva aquele que está a ler, assim 

como o silêncio de que necessita aquele que está a escrever. De acordo com Orlandi, a escrita 

permite o distanciamento da vida cotidiana, a suspensão dos acontecimentos. “Ela permite que 

se signifique em silêncio, escrever é uma relação particular com o silêncio” (Orlandi,2015, p.83). 

A importância do silêncio na comunicação é fundamental. Proporciona, ao escutar, me sentir 

como sujeito, quando a fala comunicante entra no movimento interno do pensamento, virando 

linguagem. (Freire, 1996). 

Que as palavras venham para contribuir com o ensino da Língua, principal arte da 

professoralidade. Que sejam bem escolhidas e cheguem à audição e pensamento do aluno, não 

como os escorpiões, mas como as borboletas que surgem no jardim na primavera, surpreendo, 

completando sua boniteza e promovendo cheiro de paz. Vigotski (2018, s/p), na esteira de 

Tolstoi, assinala que 

Ao ensinar a língua, a principal arte do professor e, em função desse objetivo, 
o principal exercício para orientar as crianças nas composições está na 
apresentação dos temas, mas nem tanto na apresentação quanto em 
proporcionar maior possibilidade de escolha, em indicar o tamanho do texto, 
em demonstrar os primeiros procedimentos.  
 

Para o autor, muitos alunos tidos como inteligentes e talentosos “escreviam bobagens” 

e a justificação subjacentes a essas supostas bobagens as ampara em que “eles não 

compreendiam o mais importante: para que escrever e o que há de bom em escrever? Não 

entendiam a arte, a beleza da expressão da vida na palavra e “o fascínio dessa arte”. 

Tolstoi não disse, e Vigostki esqueceu de completar, mas nos instiga a dizer que ao 

escrever “bobagens” ou desinteressadamente o professor tem parte nisso criando ocasiões em 

que o aluno demonstra “ódio” na tarefa de escrever textos,quando por imposição, apenas mais 

uma tarefa para ser cumprida, quando se resume ou se encerra na falta de sinais atraentes e, 

com efeito, na dificuldade de “saber antecipadamente o que há de bom em escrever”, bem como 

não entender “a arte e beleza” imiscuída nessa ação. Tal entendimento implica, em certa 

medida, no método eleito pelo professor ou professora para a fascinante experiência de 



76 
 

escrever. Recai, portanto, mais sobre a professora da língua do que da criança ou adolescente 

que está ali pedindo sussurrando entre os dentes, “ensina-me a ler”, “ensina-me a escrever”. 

Uma aluna portuguesa do 9º. ano, diz melhor o que queremos elucidar, ao declarar que 

a experiência de aprender a escrever textos, não pode provocar dor de cabeça, nem tampouco 

reverberar noutros sintomas que nem sempre são evitados. Joana, aluna portuguesa, 9º. ano 

ensino fundamental maior, 2015. (Texto difundido no evento “sábados pedagógicos” em Porto -

Portugal) gerado numa aula de língua portuguesa. Sem qualquer atrativo ou estratégia didática 

a professora inicia a aula dizendo: “... vamos escrever um texto, vamos escrever um texto” 

 

Odeio escrever textos, principalmente me dá uma dor de cabeça só de pensar 
numa introdução. 

Como é suposto começar? “Num bonito dia de Verão” ... hum...não, nem 
sequer estamos no Verão! Hum... e que tal “Num dia chuvoso de inverno” ... 
hum, também não... então e “naquele dia em que a professora me obrigou a 
enfrentar a folha listada e escrever um texto” ... Sim, esta parece ser a 
introdução perfeita. 

Não é que odeie tudo o que tem a ver com textos, por exemplo, gosto de ler 
livros, ler aquelas histórias que parecem não ter fim e etc. MAS... quando se 
trata de escrever textos, não contem comigo! 

Joana, escreve mais textos. Melhora sua escrita, ... não, não, não e não. Vou 
apenas virar as costas e fingir que não ouvi. 

Conclusão, outro bicho-de-sete-cabeças, devo acabar com uma frase que 
envia uma mensagem ou moral? Simplesmente devo acabá-lo?  Milhões de 
palavras que existem dentro da cabeça das pessoas, enquanto na minha, elas 
desaparecem, aos poucos, à medida que escrevo.” (Joana, 9º. ano). 

 

Joana, vai além e mostra que a tarefa de escrever um texto não pode vir por imposição 

da professora, nem tampouco suscitar sentimentos de “ódio” “raiva” ou “aversão” a escrita. 

Nem, ainda, se valer de palavras vazias, vagas e de advertências que muito pouco ou em nada 

ajuda a motivar o aluno para aquele propósito. A exemplo das frases, “melhora tua escrita” “veja 

sua letra”, “escreve mais textos”. Em nada ajudam, insistimos, apenas cria aversão a escrita, a 

palavra, e distanciamento perante a arte de escrever e até ir à escola. Joana mostra, ainda, que 

uma boa escrita vem da verdade, verdade que dormita no aluno, e desejo de expressar a palavra. 

Palavra inspiradora daquele que escreve. E escreve com a alma. Fato que nem sempre é 

considerado pelo professor de Português que privilegia a gramática, a escrita dentro do rigor da 

norma culta em detrimento a organização e logicidade do pensamento. 

 

 

 



77 
 

2.2. Artesão da palavra – somos feitos de palavras 

A palavra “acorda a memória e altera o desejo” - instrumento primordial para que a 

educação se constitua. Mas ela também estraga, paralisa, envenena. As palavras ocupam um 

lugar de elevada importância na formação humana. Mas, ao mesmo tempo que elevam o outro 

e se traduz em “esplendor”, igualmente, nos remete a “sepultura”. Traduz vida e morte, pois que 

tem o veneno que mata, destrói, desanima, desencoraja, deprime, deprecia, definha. Há quem 

chega a declarar medo das palavras mais do que de escorpiões. Esclarece ele: Palavra pode ter 

“muito veneno”. Queirós (2018) revela que um escorpião o mordeu e doeu como algumas 

palavras que escuta desde o nascimento. Que as palavras venham como as borboletas para 

completar a boniteza de nosso jardim e não como escorpiões que envenenam e “quando não 

matam, aleija”. 

Por essa perspectiva, importa ressaltar o papel do professor como artesão, sem ficar à 

margem da palavra, do humano. E como artesão do humano, é necessário aliar a arte com o 

conhecimento e, assim, docender. O que tem como base a arte de escutar, a arte de se 

comunicar, a arte de silenciar, a arte de respeitar o diverso nas suas peculiaridades, a arte gostar 

de gente e se não gosta de gente, nem de animais deve cuidar porque até os animais sentem 

que deles não gostam. Mas como responder, como artesão do humano, por ações pedagógicas?  

Não há um receituário a seguir, mas há pressupostos que jogam luz para ação, quais sejam: 

“Cultivar relações por meio de experiências comuns;” compartilhar nossa humanidade; 

se colocar com perspectiva de mudança; ter disponibilidade de identificar dificuldades didáticas 

(a partir de suas próprias dificuldades) e partilhar suas experiências a fim de respeitar as 

emoções e dinâmica de personalidade dos alunos. (exitosas e fracassadas); selecionar com 

objetividade e “sabedoria pedagógica” os meios pelos quais podem potenciar a prática 

pedagógica, tais como: o teatro, arte fílmica, o canto, a música, a poesia, a leitura, o livro, entre 

outros. Não são poucos os autores que de forma notável descreve a importância da leitura e da 

escrita, o que concentra num livro. E concentra muito. Entre esses autores, Manguel diz com 

propriedade, a saber. 

O livro é muitas coisas. Como um repositório de memória, um meio de 
transcender os limites de temo e espaço, um local para reflexão e criatividade, 
um arquivo da nossa  experiência e da reflexão e criatividade, um  arquivo da 
nossa experiência e da experiência dos outros, uma fonte de iluminação,  
felicidade e, às vezes, consolo, uma crônica de eventos passados, presentes e 
futuros, um espelho, uma companhia,, um professor, uma inovação dos 
mortos, um divertimentos, o livro em suas várias encarnações, da placa de 
barro `página eletrônica, tem servido há bastante temo como metáfora para 
muitos de nossos conceitos e realizações essenciais(Manguel, 2017, p. 20). 

 



78 
 

Livro, leitura, literatura. Livro para ser aberto. Entrar no livro. Dialogar com ele. Interagir 

com ele. Sentir-se abraçado por ele. Ser lido. Ao ensinar e envolver o aluno com a leitura equivale 

a convocá-lo “para tomar da sua palavra”. E ter a palavra, é, antes de tudo, de acordo com 

Queirós, munir-se para fazer-se menos desconhecido de si. Ler é cuidar-se. Ler permiti ao leitor 

romper com “as grades do isolamento”. Ler é também “evadir-se com o outro, sem, contudo, 

perder-se nas várias faces da palavra. Ler é encantar-se com as diferenças” (Queiros, 2012, p. 

12). Ler é criar ocasiões para si de transformação, de educação. 

Ninguém continua o mesmo ou a mesma depois de uma leitura instigante. Leitura que 

se junta a leitura da vida, a leitura do mundo. Leitura que se faz letramundiando e abre os olhos 

para compreensão da realidade e desvendamento do desconhecido. Os livros, ainda, estão por 

ler-se e suas leituras possíveis são múltiplas e infinitas; o mundo está por ler-se de outras 

maneiras; nós outros mesmos ainda não temos sido lidos (Larrosa, 1998). Leitura se engendra 

com educação. Tem cumplicidade, tem (liga)ação.  E cada um A leitura dormita na educação ou 

a educação dormita na leitura. Leitura de si, leitura do mundo, leitura da palavra. Ao ler letrando, 

se cria ocasiões da elevação da condição humana, nos fazemos mais humanos.  

O que queremos dizer aproxima-se de Pennac, Queirós, Freire quando perguntam ao 

mesmo tempo que respondem: Há algo mais educativo que ensinar a ler? Queirós, 2012. O dever 

de educar “consiste, no fundo, no ensinar a criança a ler, iniciando-as na Literatura, fornecendo-

lhes meios de julgar livremente se elas sentem ou não a necessidade de livros” (Pennac2011, p. 

130). Ao criar ocasiões de leitura, cria-se também ocasiões preciosas de humanização.  

O autor, ainda, fundamenta a afirmação quando diz que “a ideia de que a leitura 

humaniza o homem é justa no seu todo, mesmo se ela padece de algumas deprimentes 

exceções.  Tornamo-nos mais humanos”, e, portanto, mais generosos, mais solidários, mais 

gentis, mais altruístas, mais civilizados, mais dialogais, mais comunicantes, mais cuidadosos com 

o outro. O outro como meu “primeiro ensinamento”. O outro de quem precisamos para ir além 

da estação em que estamos. O outro como um mundo distinto. O outro como uma biblioteca 

que fascina, que ensina, que educa. 

Por isso o poeta pede, “não me fechem as vossas portas, altivas bibliotecas, pois vos 

trago o que falta nas vossas repletas estantes, (...)” (Whitman, 2003, p.75). Na mesma linha 

Manguel diz de outro modo ao lembrar que “os seres humanos, feitos à imagem de Deus, 

também são livros a serem lidos (Manguel 1997, p. 197). A metáfora serve, esclarece o autor, 

para entender nossa relação hesitante com nosso corpo, o encontro, o toque e a decifração de 

signos em outra pessoa. Lemos expressões no rosto, seguimos os gestos de um ser amado como 

num livro aberto.  



79 
 

O autor ilustra o que afirma na esteira de um poeta do séc. XVII Henry King quando 

escreveu para sua jovem esposa, já sem vida: “Querida! Desde tua morte prematura minha sina 

tem sido meditar sobre ti(...): tu és o livro, a biblioteca para onde olho embora quase cego” 

(Manguel, 1997, p.198). O outro, repetimos, independente do grau afetivo, é sempre uma fonte 

de ânimo, de força, de vida, de alimento, de educação. E, por isso, uma metáfora sempre nos 

leva a outra. O livro e educação tem como ponto comum o alimento, pois do mesmo modo que 

o saber pede para ser saboreado, do mesmo modo ocorre com a leitura. O autor, ainda, resume 

o que queremos dizer: 

Tal como escritores falam em cozinhar uma história, misturar os ingredientes 
do enredo, ter ideias cruas para uma trama, apimentar uma cena, acrescentar 
pitadas de ironia, pôr molho, retratar uma fatia de vida, nós, os leitores, 
falamos em saborear um livro, encontrar alimento nele, devorá-lo de uma 
sentada, ruminar um texto, banquetearmo-nos com poesia, mastigar as 
palavras do poeta(...) em um ensaio sobre a arte de estudar um erudito inglês 
do século XVI, Francis Bacon catalogou: alguns livros são para se 
experimentar; outros para serem engolidos e uns poucos para mastigar e 
digerir” (Manguel, 1997, p.199). 
 

Que os livros sejam abertos, lidos e mastigados. O livro “na minha estante não me 

conhece até que eu a abra, e, no entanto, tenho certeza de que ele se dirige a mim – a mim e a 

cada leitor – pelo nome; está à espera de nossos comentários e opiniões”  (Manguel, 1999, 

p.107). Que sejam digeridos, saboreados, banqueteados. E quanto mais degustados, mais a 

leitura se aconchega na educação.  

Além do alimento, mais um ponto comum se evidencia na aproximação leitura e 

educação, conforme já sinalizado, o outro. O outro não necessariamente como “porto de 

chegada”, mas porto da saída, de travessia, de trampolim. O outro como salvação. Por que não? 

E, “de uma coisa eu sei, meu caminho não sou eu, é outro, é os outros. Quando eu puder sentir 

plenamente o outro estarei salva e pensarei: eis o meu porto de chegada” (Lispector,1999). 

O outro, do mais erudito ao mais simples. Quantos ensinamentos temos de nossos avós, 

quantas leituras das palavras em experiências encontradas neles? Somos muitas “histórias 

alheias”. E, como diz o poeta português, “eu tenho os outros em mim, mesmo longe deles sou 

forçado ao seu convívio. Sozinho, multidões me seguem. Não tenho como fugir. a não ser fuja 

de mim” (Pessoa, 2014, p. 441).  

Ao guardar os outros em mim, escuto deles suas palavras, palavras amorosas, palavras 

que me fazem, me humanizam. Palavras que encorajam, palavras que acarinham, palavras que 

nos impulsionam para o amanhã. “vá minha fia, você consegue”, “vá para escola pra virar gente”, 

“estude”, “sei que é capaz”, “sei de sua coragem”, “você é minha riqueza”, entre outros incentivos 

valiosos. Acrescente-se que os fundamentos que amparam a vinculação leitura e educação, e, 

com efeito, o outro, não param por aí.  



80 
 

O livro, seja humano, seja impresso, seja eletrônico, seja digitais, sejam os mares, sejam 

as montanhas, seja o verde das matas, seja do lindo azul do céu, atenua as incertezas, alivia o 

medo, o desassossego, o luto, da dor, dar luz as contingências da vida (Queirós, 2012) E o que é 

educação senão a sabedoria ou o fundamento para lidar e agir frente as contingências da vida, 

encarar ou ficar frente a frente diante dos olhos da incerteza, da urgência, de situações difíceis 

de prever. E, assim, drenar a dor, a tristeza e transforma o medo em desafio para dar lugar a 

coragem. 

Se é certo que, no Brasil “se lê pouco” é certo, igualmente, que a leitura não foi 

estimulada na infância, embora quase sempre a criança fica entusiasmada quando tem acesso a 

literatura. É imperativo atentar para essa realidade que atinge a parte majoritária de crianças de 

todo o mundo, e combatê-la. Crianças que não leem na infância, serão adultos indiferentes aos 

livros. Diz Desmurget, (2024, p. 32): 

A maioria dos lares, mais do que os livros, agora são as telas recreativas, bem 
menos benéficas para o desenvolvimento, que colonizam e monopolizam o 
tempo livre das crianças pequenas. Isso é lamentável e, sem dúvida, 
preocupante, porque, como resume uma pesquisa recente, “o lugar ocupado 
pela leitura na infância tem um peso significativo na vida adulta.] 
 

Diante dessas considerações é curioso ressaltar que entre plurívocas artes, a exemplo do 

teatro, arte fílmica, canto, poesia, a dança, o livro, a literatura se afirmar como tecnologias que 

servem para educar, embora cada uma delas, contribui, em maior ou menor escala, para 

humanização, bem como partilhar nossa humanidade e construir experiências exitosas de ensino 

e de educação. É fundamental privilegiar o livro e a leitura para uma educação buliçosa e 

libertadora. Sobre o que iremos discutir no próximo passo. 

 

Leitura, arte-educação: ler para quê? 

O fundamental ao promover a leitura, educativa e buliçosa, é convocar o sujeito a tomar 

da sua palavra. ter a palavra voz, é antes de tudo munir-se (...) ler é cuidar-se, rompendo com as 

grades do isolamento. Ainda que se reconheça, ao ler, “como um ser propício a solidão” e 

confirmar-se como ser solitário, “mas, mesmo assim, condenado a procurar encontros” (...) 

(Queirós,2012). Se apropriar  de sua palavra, escutar sua voz, esticar os horizontes. E ter no seu 

baú as tecnologias de que precisa para educar-se, para existir, para alumiar seu caminhar.  

Ler para sentir-se abraçado. Como fazia o poeta Manuel de Barros (2009) que no seu 

baú, nunca faltava quatro instrumentos: quais sejam: abridor de amanhecer, prego de farfalha, 

encolhedor de rios esticador de horizontes”. Alguns podem desconfiar dessas escolhas, mas o 

educador há de concordar que um esticador de horizontes é de grande valia no caminho 



81 
 

perscrutado de educação, pois que esta tem como meta aquela – esticar e elevar os horizontes. 

Educar! 

A leitura seguramente vem ao encontro do melhoramento da convivência humana. 

Houve uma época em que as pessoas se encontravam para partilhar suas leituras. Por vezes se 

planejava para práticas de leitura, compartilhada em voz alta, durante as férias. Num encontro 

do “sábado pedagógico” em Porto-Portugal, um educador português, fundador da escola 

moderna, Sergio Niza dizia que gostava de ler em voz alta, junto com os amigos, Os Lusíadas em 

momentos de férias escolares e, de volta para casa, se via outro diferente da partida. 

Transformado por meio da leitura. E, portanto, mais humano. Experiência que se deu na 

convivência amorosa e divertida de férias, entre amigos. 

Não há educação, de acordo com Freire, Barthes, Bilac, se não há um profundo amor 

entre os homens pelo mundo, amor as pessoas, amor as palavras – ao que se diz e a forma como 

as coisas são ditas. “num tom ante histérico” o professor vai levando aquela sabedoria a alguém 

que quer aprender e “gosta muito de linguagem”. Gosta muito de palavrar. Gosto pela língua 

portuguesa. Como diz o soneto a Última flor do Lácio de Olavo Bilac (2025): 

Última flor do lácio, Inculta e bela. És, a um tempo, esplendor e sepultura: 
Ouro nativo que na ganga impura. A bruta mina entre os cascalhos vela. Amo-
te assim, desconhecida e obscura(...) amo-te, ó rude e doloroso idioma. Em 
que dá voz materna, ouvi “meu filho”. Em que Camões chorou no amargo 
exílio. O gênio sem ventura e o amor sem brilho! 

 

É importante resgatar o amor pela língua portuguesa, pois que um sentimento mais 

nobre pode retirar a língua dos riscos que corre na sociedade digital ou no mundo da 

digitalização, das palavras abreviadas, das frases curtas, de preguiça de pensar e ler ou ler e 

pensar, pois ambas as ações reverberam uma na outra e faz do leitor uma pessoa melhor. Ambas 

as ações pedem lugar privilegiado na formação do aluno e aluna em todas suas etapas e níveis. 

É necessário aprender a pensar. A experiência de ler acaricia a experiência de pensar. Este não 

larga daquele.  Muitos na sociedade contemporânea, sobretudo com a penetrabilidade da 

tecnologia digital, de crianças bem pequenas a adultos,  dedicam muito mais tempo aos ecrãs 

que aos livros. Se rendem a experiência da leitura e da escrita potenciada por palavras buliçosas, 

mas que ora dormitam, ora volitam “nas ondas do vento”, entre borboletas e escorpiões. 

 

Considerações finais 

Profissionais da educação, da saúde mental, das letras, das artes, da cultura, das 

humanidades, têm papel relevante em todo esse enredo antes construído, decorrente de 



82 
 

pesquisa bibliográfica recente apresentada por ocasião do evento “Arte em movimento: 

diversidade e educação”, 2025, ocorrido nas dependências da Universidade Federal de Sergipe. 

Somos feitos de palavras, mas assim como podem vir como borboletas, também chegam 

como escorpiões. Que sejam bem-vindas as palavras que nos alimentam, palavras de pérolas. 

Não palavras que voam com o vento e vêm com o veneno do escorpião. Mas a palavra que cala 

na alma e chega de mansinho com a mesma boniteza das borboletas que se aconchegam no meu 

jardim. Palavras arteiras. Palavras amorosas. Palavras buliçosas. Escritas em mim, escritas na 

gente, em nós. Escritas na areia, nos mares, no horizonte, nos papiros, nos livros, nos lírios, nos 

ritmos dos respiros de dor ou de amor. 

A poesia de João de Barros, poeta, pedagogo, político português (1881-1960), atesta a 

força da palavra, quando diz: “estou a me ser em cada palavra”.  Quando mostra que quem 

guarda a poesia em qualquer lugar que seja, “não é o amor, não é a flor. Mas a palavra”. (Barros, 

2009). Palavra que ativa nossos sentidos, nossas memórias e abrem as portas por onde 

haveremos de passar, exercendo nosso ofício, marcando com sinais. Sinais que elevam nossa 

humanidade e movimenta  nossos pensares, impulsiona nossos fazeres, estica os horizontes de 

nossos alunos.  

A arte, a leitura, a palavra que se multiplica entre borboletas, não entre escorpiões, tem 

parte expressiva nesse enredo, assim como o fez Babete, personagem do filme que recebeu o 

mesmo nome da protagonista – Babete selecionava os  melhores temperos, as combinações de 

aroma mais agradáveis, seu trabalho é bom e vai agradar por ser o melhor de si. Jantar saboroso, 

feito com sensibilidade, criatividade e gosto. Feito com arte e afeto. 

A arte não pode se prender em apreciar apenas o que está suspenso em paredes, mesmo 

comtemplando as obras mais fascinantes, nem preso em museus, mesmo os mais antigos e 

encantadores, mas importa imprimir o melhor de si. Isso envolve gosto, criação, ciência, leitura, 

sabedoria pedagógica e, com efeito, disposição para imprimir no seu ofício a dimensão humana. 

Em educação, a arte não pode se prender aos limites de um plano didático, mas, insistimos, o 

melhor de si, melhores sabores, temperos, combinações, se fazendo artesão do humano na 

esteira de uma educação buliçosa e libertadora. Aprender e gostar de ler, sobretudo na educação 

básica, ganha vulto. Assim, importa chegar mais perto da palavra, ainda que, por vezes, venha 

com o veneno dos escorpiões, distante da boniteza e leveza das borboletas. 

 

Referências 

ALVES,Rubem.Escutatória.Disponível 

site:http:/rubemalves.locaweb.com.br/hall/newfiles/escutatoria Acesso em: 7 ago, 2025. 



83 
 

HANNA Arendt. A crise da educação. In: Entre o passado e o futuro. São Paulo: Perspectiva, 

2000. 

BARROS, Manuel. Amor Ímpar. São Paulo: Parábola, 2009. 

BARTHES, Roland. Aula. São Paulo: Cultrix, 2013. 

BILAC, Olavo. Língua Portuguesa: Última flor do Lácio. Disponível no site pensador.com Acesso 

7 ago 2025. 

CALVINO, Ítalo. Se um viajante numa noite de inverno. Companhia das Letras, 1999, trad. Nilson 

Moulin. São Paulo: Companhia das letras,  

DESMURGET, Michel. Faça-os ler! Para não criar cretinos digitais. São Paulo: Vestígio, 2024. 

DRUMOND, Carlos. Procura da poesia. In: A rosa do povo. Rio de Janeiro: Record, 2022. 

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler. São Paulo: Cortez, 2013. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa, São Paulo: Paz 

e Terra: 1996. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia dos sonhos possíveis. São Paulo: UNESP, 2001. 

FREIRE, Paulo. O caminho se faz caminhando. 2011. 

LARROSA, Jorge. La experiencia de la lectura.: estudios sobre literatura y formación. Barcelona: 

Laertes, 1998  

LISPECTOR, Clarice. A descoberta do mundo. RJ: Rocco,1999 

MANGUEL, Alberto. Uma História da Leitura. SP: Companhia das Letras, 1997 

MANGUEL, Alberto. O leitor como metáfora: o viajante, a torre e a traça. São Paulo: Sesc, São 

Paulo, 2017. 

MANGUEL, Alberto. Notas para definição do leitor ideal. São Paulo: Sesc, 2021. 

ORLANDI, Eni Puccinelli. As formas do silêncio: no movimento dos sentidos. Editora UNICAMP, 

2015. 

PENNAC, Daniel. Como um Romance. Rio de Janeiro: Rocco, 2011. 

PENNAC, Daniel. O diário da Escola.  Rio de Janeiro: Rocco, 2008. 

PESSOA, Fernando. O livro do Desassossego. Rio de Janeiro:  Tinta da China,2014. 

ROMÃO, Eliana. Educação de bocadinho em bocadinho: Criança e Leitura. Curitiba: CRV, 2020. 

QUEIRÓS, Bartolomeu. Sobre ler, escrever e outros diálogos. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. 

QUERÓS, Bartolomeu. Tenho medo das palavras. In: Com a palavra Bartolomeu. São Paulo: 

Pedro & João Editores. 

SUJOMLINSKI, Vasili. PensamientoPedagogico. Moscu: Progreso, 1975. 



84 
 

VIGOTISKI, Lev Semionovitch. A criação literária na idade escolar.  In: Imaginação e criação na 

infância. Trad. Zoia Prestes e Elizabeth Tunes. São Paulo: expressão popular, 2018. 

WITHMAN, Walt. Folhas de Erva.  Lisboa: Assírio Alvim, 2003. 

 

 

  



85 
 

 
OLIVEIRA, Fábio José Santos de. Notas sobre a iluminogravura “A 
Acauhan – a Malhada da Onça”, de Ariano Suassuna. Revista Épicas. 
N. 18 – dez 25, p. 85-95. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.8595 

 
 

NOTAS SOBRE A ILUMINOGRAVURA “A ACAUHAN – A MALHADA DA ONÇA”, 
 DE ARIANO SUASSUNA 

 
REMARKS ON THE ILLUMINENGRAVING “A ACAUHAN – A MALHADA DA ONÇA”,  

BY ARIANO SUASSUNA 
 

Fábio José Santos de Oliveira54 
Universidade Federal de Sergipe 

 

RESUMO: Em 1980, Ariano Suassuna trouxe a público Dez sonetos com mote alheio, obra artesanal 
composta por dez sonetos e cuja composição envolvia desenhos e pinturas do próprio autor. Obra de 
extraordinária complexidade,Dez sonetos com mote alheio se valia de oito sonetos preparados por 
Suassuna para um projeto que não chegou a sair do papel (Vida-nova Brasileira), os quais foram acrescidos 
de mais dois sonetos elaborados especificamente para esse projeto de 1980. Diferentemente do que 
ocorre com a grande maioria das produções literárias, cujo suporte é o livro impresso, essa obra de 
1980surgiu sem encadernação e com material acondicionado em estojo de madeira. As dez pranchas 
contidas no álbum se realizam como “iluminogravuras”, termo criado por Suassuna com inspiração nas 
iluminuras da Idade Média. Cada prancha da obra traz um soneto manuscrito, o qual divide espaço com 
ilustrações feitas pelo próprio Suassuna. Neste ensaio, temos o objetivo de tratar da segunda 
iluminogravura dessa obra de 1980: “A Acauhan – A Malhada da Onça”. O texto conta com os seguintes 
aportes analítico-críticos: Cadernos de Literatura Brasileira (2000), Newton Júnior (1999), Nogueira (2002) 
e Oliveira (2023). 
Palavras-chave: Literatura e visualidade; Ariano Suassuna; Dez Sonetos com Mote Alheio (1980); 
iluminogravura; “A Acauhan – A Malhada da Onça”. 
 

ABSTRACT: In 1980 Ariano Suassuna releasedDez sonetos com mote alheio, a handmade work composed 
of ten sonnets and whose composition enveloped drawings and paintings by the author himself. A work 

 
54 Doutor em Teoria Literária e Literatura Comparada pela Universidade de São Paulo (USP) e Université Paris 8, com 
Pós-Doutorado pelo Instituto de Estudos Brasileiros (IEB/USP) e pela Sorbonne Université. Professor do Curso de 
Letras da Universidade Federal de Sergipe, campus Itabaiana. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2932-4968. 



86 
 

of extraordinary complexity, Dez sonetos com mote alheiomade use of eight sonnets prepared by 
Suassuna for a non concluded project (Vida-nova Brasileira), to which were added two more sonnets 
written specifically for this 1980 project. Unlike the vast majority of literary productions, whose medium 
is the printed book, this 1980 work appeared unbound and packaged in a wooden case. The ten boards 
contained in the album are made as illuminengravings[Illumination + engraving], a term created by 
Suassuna, inspired by the illuminations of the Middle Age. Each board of this work contains a handwritten 
sonnet that shares space with illustrations made by Suassuna himself. In this essay, we aim to discuss the 
second illuminengraving of this 1980 work: “A Acauhan – A Malhada da Onça”. The text has the following 
analytical-critical contributions: Cadernos de Literatura Brasileira (2000), Newton Júnior (1999), Nogueira 
(2002) e Oliveira (2023). 
Keywords: Literature and Visuality; Ariano Suassuna; Dez Sonetos com Mote Alheio (1980); 
Illuminengraving [Illumination + engraving]; “A Acauhan – A Malhada da Onça”. 

 

O escritor Ariano Suassuna (1927-2014) trouxe a público em 1980 uma obra artesanal 

intitulada Dez sonetos com mote alheio, composta esta por dez sonetos e cuja impressão 

envolvia também desenhos e pinturas do próprio autor. Obra de extraordinária complexidade 

no que toca à composição, ao arranjo dos temas e aos elementos estéticos resgatados, Dez 

sonetos com mote alheio se valia de oito sonetos produzidos para um projeto de Suassuna que 

não chegou a sair do papel (Vida-nova Brasileira), acrescidos de mais dois sonetos elaborados 

especificamente para esse projeto de 1980. Diferentemente do que ocorre com a grande 

maioria das produções literárias, cujo suporte é o livro impresso, Dez sonetos com mote alheio 

foi idealizado para material sem encadernação e acondicionado em estojo de madeira (daí o 

teor artesanal referido). Esse trabalho terá continuidade em 1985 com a publicação de Sonetos 

de Albano Cervonegro, o qual segue, em quase tudo, a perspectiva estética de Dez sonetos... As 

vinte pranchas contidas nesses álbuns de 1980 e 1985 se realizam como “iluminogravuras”, 

termo criado por Suassuna e que tem por inspiração as iluminuras da Idade Média. O talhe 

manufaturado da produção explica a tiragem limitada dos volumes, de modo que hoje eles 

praticamente se tornaram acervo de colecionador. Cada prancha dos dois volumes traz um 

soneto manuscrito, o qual divide espaço com ilustrações feitas pelo próprio Suassuna. A 

preparação e a confecção das peças envolviam a escrita do poema em papel branco com 

nanquim, a reprodução dessa matriz em gráfica (por processo de off-set) e a ilustração posterior 

de cada cópia, também manualmente, com tinta guache ou óleo. Para este artigo, temos o 

objetivo de tratar da segunda iluminogravura de Dez sonetos com mote alheio: “A Acauhan – A 

Malhada da Onça”, cujo soneto e cuja iluminogravura seguem abaixo:  

A Acauhan – A Malhada da Onça 
[Com mote de Janice Japiassu] 
 
Aquimorava um Rei, quando eu menino:  
vestia ouro e Castanho no gibão. 
Pedra da sorte sobre o meu Destino,  
pulsava, junto ao meu, seu Coração. 
 
Para mim, seu Cantar era divino,  



87 
 

quando, ao som da Viola e do bordão,  
cantavacom voz roucaoDesatino, 
o Sangue, o riso e as mortes do Sertão. 
 
Mas mataram meu Pai. Desde esse dia,  
eu me vi, como um Cego, sem meu guia,  
que se foi para o Sol, transfigurado. 
 
Sua Efígie me queima. Eu sou a Presa, 
Ele, a Brasa que impele ao Fogo, acesa,  
Espada de ouro em Pasto ensanguentado.55 

* 
Iluminogravura “A Acauhan – A Malhada da Onça” (1980)  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Suassuna, 1980.  

 
 

 



88 
 

 

 

O segundo poema de Dez Sonetos com Mote Alheio, o referido“  A Acauhan – A Malhada 

da Onça”, é exatamente o mesmo texto que, em Vida-Nova Brasileira, está nomeado como “O 

Reino – A Morte”. Se apenas pela via simbólica encontrávamos em “A Viagem”56, o primeiro 

soneto do livro, uma correspondência entre o texto e a vida de Ariano Suassuna, em “A 

Acauhan…” o aspecto autobiográfico se faz mais evidente:  

 
No início dos anos 50, eu tentei primeiro escrever uma biografia do meu pai 
que se chamaria Vida do presidente Suassuna, cavaleiro sertanejo. Eu tinha 
esse projeto, mas não consegui escrever. Era uma carga de sofrimento muito 
grande. Tentei outro gênero, que era um pouco mais distanciado – a poesia. 
Tentei escrever um poema longo chamado “Cantar do potro castanho”. Isso 
foi por volta de 1954. Não consegui também (Cadernos…, 2000, p. 27). 

 

Nesse primeiro momento, o assassínio do pai é um mal que serve à criação.57 E assim 

seria por quase toda a vida do artista. A Seleta em Prosa e Verso organizada por Silviano Santiago 

em 1974 apresenta versões desses dois primeiros sonetos nas quais o título escancara a 

perspectiva autobiográfica: “A Viagem” aparece como  “Soneto a meus Antepassados [Com 

tema de Fernando Pessoa]” e “A Acauhan...” aparece como “Fazenda Acauhan (Lembrança de 

meu Pai) [Com tema de Janice Japiassu]” (cf. Suassuna, 2012b, p. 166-170). Nesses casos, o título 

de cada obra serve também de legenda ao que será exposto, tornando até didática a 

constituição poemática. Se o termo “antepassados” de “A Viagem” é abrangente a ponto de 

abarcar não só os parentes próximos do escritor como também seus longínquos ascendentes 

portugueses, a expressão “Lembrança de meu Pai” não deixa dúvida sobre o motivo da escrita: 

trata-se aqui de tributo à memória de João Suassuna. 

Mesmo sem contar com a legenda explicativa do título anterior, em “A Acauhan – A 

Malhada da Onça” o aspecto autobiográfico é ainda flagrante: isso pode ser averiguado tanto 

por menções internas do poema (“mataram meu Pai”) quanto pelo título do soneto, que 

recupera o nome da  “Fazenda Acauhan”, atinente a uma propriedade localizada no município 

de Sousa (PB) e onde o escritor viveu quando criança. Assim como “Acauhan”, “Malhada da 

Onça” era o nome de outra fazenda onde também viveu a família de Suassuna. Ela se localizava 

 
 

 

 

 



89 
 

na vila de Desterro, município de Teixeira (PB), cidade natal da mãe do escritor. Nessa fazenda 

nasceram três dos oito irmãos de Ariano. Como o pai de Suassuna foi eleito presidente do estado 

(cargo que hoje correspondente ao de governador), a família se viu obrigada a uma nova 

mudança; dessa vez, para a capital  “Parahyba” (hoje, João Pessoa). Ariano nasceria em 1927, no 

Palácio do Governo. Além dessas informações, não podemos deixar passar em branco o fato de 

o escritor associar ficção e realidade ao nomear a fazenda Acauhan como  “Onça Malhada”, em 

legenda a uma fotografia de 1926, na qual figura esta propriedade. A fotografia e a legenda a 

que nos referimos aparecem em Ao Sol da Onça Caetana. O soneto analisado, de certa maneira, 

torna os dois espaços um só: essas fazendas seriam, portanto, o “Reino” de que tratava o título 

em Vida-Nova Brasileira. Não é à toa que o verso inicial afirma “Aqui morava um Rei quando eu 

menino”. O “Rei”, naturalmente, significa o pai; o “Reino”, os ambientes da infância sertaneja 

aos quais o pai estava associado. 

No soneto “A Acauhan...”, o mote é retirado de Janice Japiassu, escritora pouco 

conhecida no cenário da Literatura Brasileira, mas que, segundo Suassuna, possuía talento 

artístico comparável ao de nomes já consagrados nacionalmente, a exemplo de Rachel de 

Queiroz (1910-2003) e Cecília Meireles (1901-1964):  

 
Em relação a Janice Japiassu acontece coisa semelhante. Sinto-me de tal 
modo identificado com ela, que, falar sôbre [sic] seu trabalho criador em 
Poesia é quase como falar sôbre [sic] o meu. Já cheguei a dizer-lhe um dia, 
afetuosamente, meio sério e meio brincando, que o que ela tinha feito era 
me liquidar como Poeta. Ela está realizando de tal forma a Poesia com que eu 
sonhava, que excedeu meu sonho e eu nada mais tenho a dizer nesse campo 
(Suassuna, 1970, p. 14). 

 

Perdura nesse comentário a evidência de que Janice Japiassu, como poeta, assume em 

muito os rumos estéticos defendidos por Suassuna, tanto que, em Canto Amargo (obra de 1970 

prefaciada pelo escritor), o subtítulo acrescentado à obra é o de “Poesia Armorial Nordestina”. 

Em matéria vocabular, muitos são os termos coincidentes entre Suassuna e Japiassu. Cantos, 

presságios, sangue, armas, seres alados, sol, cavalos e cavaleiros, esses são alguns exemplos que 

reforçam, ao menos quanto ao campo temático, o convívio de um ambiente artístico similar, 

cuja origem é um Nordeste a um só tempo real e mítico. Armorial, em poucas palavras.58 

O mote de “A Acauhan...” aparece em seu derradeiro verso: “Espada de ouro em Pasto 

ensanguentado”. Ele é oriundo de “Vitória”, um soneto inglês integrante de Sete Cadernos de 

 
 

 



90 
 

Amor e de Guerra (1970). Tanto no poema de Suassuna quanto no de Japiassu, o aposto da 

“Espada de ouro em Pasto ensanguentado” refere-se ao “rei” tratado textualmente. A diferença 

entre ambos os textos se encontra no fato de o “rei” de Suassuna ser uma figura “destronada” 

(morta) e o de Japiassu ser uma figura em recém-chegada: “o novo rei chegado” (Japiassu, 1970, 

s. p.). Essa diferença de ordem temporal, mesmo assim, não impede Suassuna de enxergar no 

poema a imagem do pai assassinado, o ponto-chave de todo seu soneto. 

Assim é que “A Acauhan...” começa referindo-se a um “Rei”, monarca que “vestia ouro 

e Castanho no gibão”. Um rei-sertanejo, portanto: “sempre vi Suassuna [o Pai] como um Rei e 

Cavaleiro” (Suassuna, 2012a, p. 281).59 Em Suassuna, o termo “Rei” não carrega apenas um valor 

afetivo, ele faz parte ainda de um princípio ético-estético pessoal: “Isso porque eu acho que 

existem, na alma humana, dois hemisférios: o hemisfério Rei e o hemisfério Palhaço. No 

hemisfério Rei, eu coloco tudo o que há de mais elevado e nobre”(Cadernos…, 2000, p. 29). 

Portanto, no soneto, a primeira intenção que se revela com o aproveitamento do termo “Rei” é 

a de indicar a nobreza e a elevação moral da figura conotada. Um segundo aspecto 

caracterizador é a evidência de uma relação afetiva: “Pedra da sorte sobre o meu Destino/ 

pulsava, junto ao meu, seu Coração”. A intimidade relacional entre o “Rei” mencionado e a 

figura do pai a quem se refere é tão grande que mesmo a estrutura os iguala. Notemos que  “Rei” 

ocupa a tônica central (sexta sílaba) do primeiro verso do quarteto inicial, um decassílabo 

heroico; de modo semelhante,  “Pai” também fará parte de um verso inicial, ainda que dos 

tercetos, ocupando também aí a tônica central de um decassílabo heroico. Observemos que, 

mesmo na referência ao  “Sol” no primeiro terceto, a centralidade tônica é conservada (um “Sol” 

concernente ao pai). Morto o  “Pai”, que é “Rei”, este ruma,  “transfigurado”, em direção ao 

“Sol”. “Rei”,  “Pai” e “Sol”: três monossílabos que ocupam a mesma tônica central em seus 

respectivos versos. São termos tão associados conteudisticamente que até no plano da 

estrutura encontram correspondência. Inclusive, se unirmos apenas os monossílabos das 

referidas tônicas centrais, temos aí um resumo perfeito de “A Acauhan”: Rei, meu Pai, o Sol. 

Dada a vestimenta com que se traja (o “ouro” da realeza e o “gibão” dos vaqueiros), 

podemos afirmar que esse “Rei” é monarca do Sertão. E isso tem base numa linhagem das 

brenhas orgulhosamente confessada pelo escritor: “Não tenho nada de aristocrata. Sou, pelos 

quatro costados, descendente de família de fazendeiros sertanejos, rudes criadores de bois e 

situadores de gado, currais e pastagens, em datas e sesmarias concedidas na Paraíba” (apud 

 
 

 



91 
 

Nogueira, 2002, p. 234).60Argumento que se repete em entrevista, ainda de 1970, concedida a 

Araken Távora (TVE-RJ): “De fato, eu prefiro escolher como meu lugar de nascimento a cidade 

de Taperoá, uma pequena cidade no sertão da Paraíba, no sertão do Cariri, porque eu sou filho, 

pelos quatro costados, de família de sertanejos...” (Recordar é TV, 2018). De mais a mais, esse 

“Rei”, que é sertanejo haja vista “o gibão” de que se traja, é também cantador:  “ao som da Viola 

e do bordão”. Todos esses elementos se unem no soneto de modo a cumprirem um quadro 

onde o afeto é o combustível e, inevitavelmente, motivo para a idealização. Daí a rede 

predicativa que se amplia: “Rei-sertanejo-cantador”. Uma junção que nos desloca outra vez ao 

soneto “A Viagem”, onde aproximação semelhante acontecia, embora sem a dimensão do  “Rei”. 

Se, em “A Acauhan...”, a dimensão do Rei é acrescida ao par “jogral-vaqueiro” de “A Viagem”, é 

para melhor valorizar e distinguir o que é herança e quem, na relação pai e filho, ocupava 

primazia.  

Por sinal, esses detalhes predicativos acerca da figura paterna aparecem também em 

outro poema de Suassuna, “Dístico” (1970), do qual destacamos a segunda e a terceira de quatro 

estrofes:  

Pelas cordas-de-prata da Viola, 
os cantares-de-sangue e o doido riso  
de seu Povo cantou. 
Foi dono da Palavra de seu tempo,  
Cavaleiro da gesta-sertaneja,  
Vaqueiro e caçador. 
 
Se morreu moço e em sangue, teve tempo 
de governar seus pastos e rebanhos, 
e feiosa velhice 
jamais o degradou (Suassuna, 1999, p. 243).61 

 

O escritor não utiliza a palavra “pai” em nenhum momento do poema “Dístico”; porém, 

uma vez conhecida a biografia do escritor, essas marcas de alcance identitário se tornam 

transparentes, ao menos possíveis de serem assinaladas. Observemos como, outra vez, estão 

demarcadas a dimensão do cantador (“cantou pelas cordas-de-prata da Viola”), a do sertanejo 

(“gesta-sertaneja,/ Vaqueiro e caçador”) e a do governante (“governar seus pastos e rebanhos” 

– que, nesse caso em específico, substitui, sem diminuição da força predicativa, a referência ao 

 
 

 

 

 



92 
 

“Rei” do soneto). A idealização é que se torna mais patente: da negatividade da perda do pai 

pelo assassínio passasse à positividade, compensatória, de uma morte que interrompe a 

inevitabilidade dos desgastes físicos que a velhice transmitiria ao pai. Segundo o soneto, a 

corrupção da carne pela “feiosa velhice” se revelaria uma nódoa injusta para alguém com 

caráter tão indefectível como o “Pai”. 

Acontece que mesmo essa compensação de última hora não inibe a dor, que lateja ainda 

e sempre: “Desde esse dia/ eu me vi como um Cego sem meu guia”. Tal desabafo poético, por 

sua vez, encontra eco em muitas confissões de Suassuna sobre o pai, a exemplo do seu discurso 

de posse na Academia Brasileira de Letras, em 1990:  

 
Posso dizer que, como escritor, eu sou, de certa forma, aquele mesmo 
menino que, perdendo o Pai assassinado no dia 9 de outubro de 1930, passou 
o resto da vida tentando protestar contra sua morte através do que faço e do 
que escrevo, oferecendo-lhe esta precária compensação e, ao mesmo tempo, 
buscando recuperar sua imagem, através da lembrança, dos depoimentos dos 
outros, das palavras que o Pai deixou (Suassuna, 2012a, p. 237).62 

 

Dez anos mais tarde, quando da posse de Suassuna na Academia Paraibana de Letras, 

esse discurso de dor permaneceria ainda intacto:  

 
Posso dizer que, como escritor, sou aquele mesmo menino que, perdendo o 
Pai em 1930, passou o resto da vida tentando protestar contra sua morte 
através do que faz e do que escreve, oferecendo-lhe esta precária 
compensação por sua morte brutal e injusta, e, ao mesmo tempo, buscando 
recuperar sua imagem por meio da lembrança, dos depoimentos dos outros, 
das palavras que o Pai deixou (Suassuna, 2012a, p. 282). 

 

Por fim, a memória do vivido no soneto parece ceder maior espaço à emoção, quando, 

na estrofe final, a figuração da linguagem acentua o hermetismo. É o momento do uso 

concentrado de metonímias e metáforas, que não só destacam a relação filial-paterna, mas 

também compõem imageticamente o mesmo universo mítico-real de que o escritor era 

partícipe. A “Efígie” do Pai “queima”, como lembrança da qual o eu lírico não se desata, ele 

próprio “a Presa” impelida ao “fogo” pela “Brasa”, o “Pai” (já que este é também “Efígie [que] 

queima”), sendo ainda “Espada de ouro” (dado que é “Rei”) em “Pasto” (ambiência sertaneja) 

“ensanguentado” (como recordação do assassínio).  

 
 

 



93 
 

No que toca às imagens visuais contidas na iluminogravura, o “Sol” e a “Efígie” do Pai 

constituem o núcleo do textum63. A bem da verdade, um “Sol” duplicado, diferentemente do 

que expõe o soneto. A iluminogravura divide-se estruturalmente em duas partes, quase de 

mesma dimensão. A primeira delas, refletindo a primazia encontrada no poema, destina-se ao 

“Pai”, trajado e montado à semelhança de um vaqueiro, trazendo do “Rei” apenas o garbo. De 

acordo com Newton Júnior (1999), o rosto do “Pai” foi esboçado por Suassuna não a partir de 

uma fotografia, mas de desenho publicado no extinto Diário da Tarde, de Recife, no dia 10 de 

outubro de 1930.64O  “cavalo negro” em que se assenta, ausente no poema, leva no lombo o 

emblema da família Suassuna, retirado, por sua vez, das anotações de Paulino Villar.65A bandeira 

da onça malhada conduzida pelo cavaleiro nos remete ao subtítulo do soneto. E o “Pai”, que é 

o centro da imagem como era do soneto, “se [vai] para o Sol, transfigurado”. No fundo da cena, 

caem gotas de um vermelho sangue, remetendo-nos ao “pasto ensanguentado”, e este ao 

assassínio já referido. A “chuva ensanguentada” da imagem equivaleria, assim, ao “pasto 

ensanguentado” do poema. Unindo o retrato do “Pai” realizado pelo poema com aquele da 

figura, o conjunto nos favorece uma imagem muito afim de um outro poema de Suassuna, 

“Ode”:  

É o pobre Cavaleiro sem cavalo, 
é meu Rei sem coroa, derrotado, 
mas mantendo pra sempre e sempre erguido 
o estandarte da Fera, esfarrapado [...] (Suassuna, 1999, p. 262).66 

 

Essas equiparações discursivas acerca do “Pai” só confirmam a recorrência do assunto 

na vida e na obra de Suassuna, ilustrando, por si sós, a projeção que o assassínio de seu pai 

exerce em sua literatura.  

Ainda sobre a iluminogravura, na parte inferior da prancha se encontram o soneto 

manuscrito e as demais figuras que completam o todo da produção. Figuras duplicadas, 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



94 
 

esboçando uma simetria que não víamos na iluminogravura anterior. As aves parecem apontar 

para o título, mais especificamente para a “Acauhan”, que era o nome da fazenda da primeira 

infância do escritor e que advinha de um pássaro bem conhecido na região. Uma outra 

possibilidade seria ler essas aves como “gaviões”, animal que, no conjunto da obra de Suassuna, 

tende a designar a morte. A despeito dessa possibilidade visual (por semelhança), preferimos 

insistir na relação com a “acauã”, tendo em vista que, na gravura, a cabeça da ave é levemente 

achatada e a nuca leva um chumaço de penas assanhadas, silhueta mais próxima do perfil da 

“acauã”. A seu turno, os quadrúpedes desenhados situam-se entre a imagem de uma “corça” e 

a da “cabra”.67A escolha por “corça” poderia nos conduzir à origem do termo “Suassuna”, mas, 

mesmo assim, preferimos ver essas figuras como  “cabras”, e isso por três motivos: 1) a 

etimologia refere-se a um macho negro, não a uma fêmea castanha (como é o caso na gravura); 

2) na imagem, vê-se um rabo coto erguido (próprio dos caprinos) e 3) veem-se tetas de leite 

(que uma cerva não apresenta avantajadas). Com a leitura desses quadrúpedes como “cabras”, 

o cruzamento possível entre imagem visual e texto verbal se daria através do trecho “Eu sou a 

Presa”, já que também os caprinos podem ser presas. Além do mais, em “A Estrada”, a quarta 

iluminogravura de Dez Sonetos..., a figura desse quadrúpede reaparece, e lá, sim, a “cabra” é 

citada textualmente, uma “cabra [sangrada pelo] sol-ponteiro”, preservando-se, também aí, a 

ideia da presa. A terceira figura das laterais é o “Candelabro da Verdade”, em negro e em 

número de dois, como as demais figuras. Nesse caso específico, a verdade que eles representam 

se atém, naturalmente, ao assassinato do  “Pai”. Os três elementos unidos (“pássaro”, “cabra” e 

“candelabro”) têm relação com o “Pai” e seu assassinato, o centro do soneto e a chave do 

quadro superior da iluminogravura.  

Por último, o  “Sol” e as “duas luas” que o ladeiam (já aparecidos em “A Viagem”) 

sinalizam um jogo de opostos, aspecto recorrente em Suassuna.  “Sol” e “luas” que completam 

um céu com doze estrelas amarelas, estas mais decorativas no conjunto da gravura (lembrando 

que o desenho dessas estrelas é também retirado das itaquatiaras do Ingá e que o número de 

doze estrelas é bíblico68). Quanto ao  “Sol”, note-se que ele é o centro da parte inferior, da 

mesma maneira como o  “Pai”, solar em seu reinado, ocupa lugar central na parte superior da 

 
 

 

 

 



95 
 

prancha e, no soneto, ocupa a centralidade tônica na sexta sílaba de alguns dos versos. Em 

síntese e repetindo: Rei, meu Pai, o Sol.  

 

Referências  

 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Tradução a partir dos originais. Tradução das introduções e notas La Bible 
de Jérusalem (1998). Direção Editorial de Paul Bazaglia. 5 impressão. São Paulo: Paulus, 2008.  

CADERNOS de Literatura Brasileira. Ariano Suassuna. Instituto Moreira Salles. n. 10, nov., 2000. 

JAPIASSU, Janice. Canto amargo: poesia armorial nordestina. Recife: Universidade de 
Pernambuco, 1970. 

NEWTON JÚNIOR, Carlos. O pai, o exílio e o reino: A poesia armorial de Ariano Suassuna. Recife: 
Editora Universitária da UFPE, 1999. 

NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes. O cabreiro tresmalhado: Ariano Suassuna e a 
Universalidade da Cultura. São Paulo: Palas Athena, 2002.  

OLIVEIRA, Fábio de. Leão feito de carneiro assimilado: um estudo sobre Dez sonetos com mote 
alheio e Sonetos de Albano Cervonegro, de Ariano Suassuna. São Luís: EDUFMA, 2023. 

RECORDAR É TV. Recordar é TV reverencia o talento de Ariano Suassuna: reprise de entrevista 
de Araken Távora (TVE-RJ), 1970. Direção: Marina Barreto e Poliana Guimarães. Rio de Janeiro: 
TV Brasil, 2018. (28min33), son., color. Youtube. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=JYwkqT5LX_0>. Acesso em: 8 de setembro de 2020.  

SUASSUNA, Ariano. Almanaque armorial. Organização de Carlos Newton Júnior. 3 ed. Rio de 
Janeiro: José Olympio, 2012a.  

SUASSUNA, Ariano. Dez Sonetos com Mote Alheio. Recife: edição manuscrita e 
iluminogravurada pelo autor, 1980. 

SUASSUNA, Ariano. Ferros do Cariri: uma heráldica sertaneja. Recife: Guariba, 1974a.  

SUASSUNA, Ariano. Japiassu, Musa Sertaneja (Prefácio). In: JAPIASSU, Janice. Canto amargo: 
poesia armorial nordestina. Recife: Universidade de Pernambuco, 1970.  

SUASSUNA, Ariano. Poemas. Seleção, organização e notas de Carlos Newton Junior. Recife: 
Universidade Federal de Pernambuco, 1999. 

SUASSUNA, Ariano. Romance de Dom Pantero no palco dos pecadores: O jumento sedutor, 
livro 1. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2017a.  

SUASSUNA, Ariano. Seleta em prosa e verso. Organização de Silviano Santiago. 6 ed. Rio de 
Janeiro: José Olympio, 2012b.  

TAVARES, Braulio. ABC de Ariano Suassuna. Rio de Janeiro: José Olympio, 2007. 

  

https://www.youtube.com/watch?v=JYwkqT5LX_0


96 
 

 
CARVALHO, Maria Leônia Garcia Costa; CARDOSO, Ana Maria Leal. A 
sublime arte da poesia. Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 96-105. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.96105 

 

A SUBLIME ARTE DA POESIA 

THE AUGUST ART OF POETRY 

 

                                                                                                      Maria Leônia Garcia Costa Carvalho69 
                                                                                                    Universidade Federal de Sergipe (UFS) 
 
                                                                                                                             Ana Maria Leal Cardoso70 
                                                                                                     Universidade Federal de Sergipe (UFS) 
 
 
RESUMO: As artes, em geral, utilizam-se de materialidades de outras artes ou as evocam. Como exemplo, 
citamos as artes visuais (pinturas, gravuras e imagens) que se compõem de formas, traços e cores; também 
a música, cujos sons e ritmos unem-se às letras e usam recursos poéticos; a literatura, por meio de 
vocábulos, evoca imagens, cores, sons e movimentos. O texto literário, sobretudo o poema, organiza-se 
por meio do arranjo de palavras e de seus fonemas que lhes imprimem o ritmo, recurso também usado 
pela música. Nesse texto, defendemos que a literatura, sem desmerecer as demais artes, é uma das que 
mais servem a essa imbricação de materialidades, e isso é o que nos leva a considerá-la uma arte sublime. 
O termo sublime refere-se a tudo aquilo cujas qualidades extrapolam o comum; que transcende o 
humano; o que é admirável, surpreendente, majestoso. 
Palavras-chave: Artes; Linguagens artísticas; Arte poética; Ritmo; O Sublime. 
 
ABSTRACT: The arts, in general, utilize or evoke the materialities of other arts. Examples include the visual 
arts (paintings, prints, and images), which are composed of shapes, lines, and colors; music, whose sounds 
and rhythms combine with lyrics and employ poetic devices; and literature, through words, evokes images, 
colors, sounds, and movements. Literary texts, especially poems, are organized through the arrangement 

 
69Doutora em Letras e Linguística do Programa de Pós-Graduação em Letras (PPGL) da Universidade Federal de 

Sergipe (UFS). 

70Doutora em Literatura Comparada do Programa de Pós-Graduação em Letras (PPGL) da Universidade Federal de 

Sergipe (UFS). 



97 
 

of words and their phonemes that give them rhythm, a device also used by music. In this text, we argue 
that literature, without disparaging the other arts, is one of those that best serves this interweaving of 
materialities, and this is what leads us to consider it a sublime art. The term sublime refers to everything 
whose qualities go beyond the ordinary; that transcends the human; that is admirable, surprising, 
majestic. 
Keywords: Arts; Artistic languages; Poetic art; Rhythm; The Sublime. 
 

 
Considerações iniciais   

Dentre as principais formas de expressão dos seres humanos encontram-se as artes, uma 

vez que que transmitem ideias, aspirações e conceitos de maneira criativa e bela. Antes do 

advento da escrita, foram elas nossa primeira forma de expressão e de comunicação. Por isso as 

consideramos linguagens. As linguagens artísticas se manifestam por meio de distintas formas: 

a música se utiliza dos sons das notas musicais, do ritmo; a dança, dos movimentos; a pintura, o 

desenho, as histórias em quadrinhos empregam traços, cores, palavras; o teatro, o cinema e a 

fotografia valem-se de imagens estáticas ou em movimento. São as artes algumas das formas 

basilares, empregadas pelos homens para conceber, representar e dar sentido ao mundo e a si 

mesmos. Sem dúvida alguma, a criação e sublimação do artefato artístico, em suas mais variadas 

formas, é de grande importância, uma vez que é capaz de causar, ao fazer surgir em quem a 

aprecia encantamento, estranhamento, aversão ou enlevo. 

Lagazzi (2017) nos chama atenção para a força material e política da linguagem.  Para 

ela, “política não no sentido de partidarismo, mas no sentido de contradição, [...] da 

possibilidade de o sentido vir a ser outro, em função dos gestos de interpretação que advêm do 

acontecimento discursivo e de suas condições de produção.”  De acordo com a autora, o 

imbricamento de materialidades distintas, como sons, imagens, enunciados, musicalidade etc., 

constitui uma composição, ou seja, há obras de arte que se organizam a partir do arranjo de 

diferentes materialidades. 

Em nossos dias, as diversas composições artísticas (literatura, pintura, música, dança, 

desenho etc.) utilizam-se de materialidades de outras artes ou as invocam. Como exemplo, 

citamos as artes visuais (pinturas, gravuras e imagens) que se compõem de formas, traços e 

cores; também a música, cujos sons e ritmos, decorrentes de notas musicais, imbricam-se à letra 

que, por sua vez, usa recursos poéticos; a literatura, por meio das palavras, evoca imagens, cores, 

sons, movimentos que abrolham e acrescentam sentidos, dando margem a uma multiplicidade 

de interpretações. O texto literário, sobretudo o poema, organiza-se por meio do arranjo de 

palavras e de seus fonemas que lhes imprimem o ritmo, recurso também usado pela música.   

Dentre as artes em geral, acreditamos que a literatura, sem desmerecer as demais, é 

uma das que mais servem a essa imbricação de materialidades, e isso é o que nos leva a 

considerá-la uma arte sublime. E por quê? Qual seria a real conotação desta palavra? O termo 



98 
 

sublime refere-se a tudo aquilo cujas qualidades extrapolam o comum; que transcende o 

humano; o que é admirável, surpreendente, majestoso. Possui um sentido profundo e 

multifacetado, sendo frequentemente utilizado em contextos que vão da estética à filosofia. 

Geralmente, refere-se a algo que provoca grande admiração, elevando o espírito e os sentidos. 

Na arte literária, esse termo é relacionado a obras que evocam emoções intensas e experiências 

transcendentais, podendo, na maioria das vezes, levar o indivíduo a um estado de contemplação, 

de elevação espiritual ou transcendental. 

Na história da estética, o entendimento do que se considera sublime inicia-se em um 

tratado de retórica do século III, denominado “Do Sublime”, de autoria discutida entre Dionísio 

Longino ou Cássio Longino. Esse autor fala tanto sobre a natureza do Sublime quanto sobre os 

métodos para se tornar um mestre do assunto. Segundo Longino (1996, p. 44), a natureza do 

Sublime seria conduzir ao êxtase e não à persuasão. De acordo com suas palavras, o Sublime 

seria “uma experiência de choque, provocando uma sensação de adynasía (impotência, 

indigência, impossibilidade) no leitor/ouvinte, diante das situações limites, provocadas pela 

violência, seja da paixão, da moral, das ideias ou da imaginação apresentada”. 

Para este autor, ao ultrapassar os limites do homem, o “Sublime eleva o pensamento 

humano à “grandeza do pensamento divino” (LONGINO, op. cit., p. 95). A natureza do homem, 

segundo o autor, não é vil e baixa, mas carregada de “um amor invencível a tudo que é 

eternamente grande e àquilo que é comparado conosco, mais divino.” (Ibid., p. 94). Abranda-se, 

assim, a influência do artista sobre o leitor e o arrebatamento deste último o faz perder a noção 

de estar diante um objeto concebido por outrem. 

Por fim, sublime seria o que agrada a todos sem exceção. Do mesmo modo, entre 

pessoas que discordam por suas culturas, suas formas de vida, suas aspirações, quando as 

apreciações afluem para um mesmo ponto, sobre as mesmas coisas, como um julgamento ou 

uma aquiescência, isto ocasiona ao objeto admirado a garantia forte e incontestável.  

Longino conclui que a arte da palavra é a que mais proporciona o alcance do sublime, 

precisamente por ela atingir a capacidade de extrapolar os limites da própria arte enquanto 

mero artifício de representação da natureza: “Pois a arte é então acabada, quando parece ser da 

natureza.” (Ibid., p. 78). Enquanto as artes plásticas têm como limite o homem; a literatura vai 

além, pois mira o sobre-humano.  

Immanuel Kant, em sua obra Crítica do Juízo, situa a relação entre beleza, arte e 

experiência estética, abalizando os fundamentos para entendimento da estética moderna.  

Considera ele o sublime como uma “experiência estética que transcende a beleza comum, 

evocando sentimentos de admiração e reverência diante do que é grandioso.”  Segundo suas 

palavras, o sublime provoca no leitor uma dualidade eficaz: um efeito de distinção, grandeza e, 



99 
 

ao mesmo tempo, de temor ante o objeto artístico. Conforme este filósofo, a sublimidade não é 

um atributo de um objeto, mas um efeito: “sob o efeito do verdadeiro sublime, nossa alma se 

eleva e, atingindo soberbos cumes, enche-se de alegria e exaltação, como se ela mesmo tivesse 

gerado o que ouviu.” (Ibid., p. 51)  

No final do século XX, Italo Moriconi defendeu a existência de um movimento 

sublimador concomitante ao processo de despolitização das questões de linguagem, de estética, 

de sujeito e de corporalidade na produção poética contemporânea — momento em que “todas 

as conciliações são possíveis e onde a demanda por qualidade coloca-se frequentemente no 

nível do virtuosismo versejador ou do bom gosto decoroso.” (MORICONI, 1998[b], p. 20). 

Para ele, haveria uma hipotética disposição à valorização da técnica, ou seja, uma 

tentativa de ’ressacralizar’ a poesia, após a ‘dessublimação’ promovida pelo Modernismo. Esta 

disposição apontaria uma nuança neoconservadora, “desdobramento previsível do processo de 

‘renormalização’ dos valores e circuitos literários” (Ibid., p. 21). Entre elas, o autor cita a volta do 

soneto e reatualização de vertentes regionalistas, como nos casos de Adélia Prado e de Manuel 

de Barros. 

Por Sublime, Italo entende um “movimento de elevação espiritual, movimento de 

ascese, afastamento deliberado das condicionantes corporais” (MORICONI., 1998[c], p. 106). Em 

consonância com Kant, ele traz de volta o “Sublime sob a perspectiva da espiritualização e da 

relação do sujeito com o infinito e o indizível”. “O sublime moderno deveria ser então definido 

como sublime dessublimado ou como emergência do sublime na dessublimação” (Ibid., p. 105).   

Italo pesquisa a estética do Sublime nas idas e vindas históricas da tradição e da ruptura. Como 

a transgressão só pode surgir ritualizada, no lugar previsível da quebra, o crítico é obrigado a 

acolher a pouca conveniência do conceito de sublimação por ele proposto. Propõe, então, 

algumas ponderações benjaminianas sobre a perda da aura e a mercantilização do objeto 

artístico como sendo figurações da dessublimação, de maneira a conseguir fazer um contraponto 

materialista à Crítica da faculdade do juízo. 

 A Modernidade teria trazido consigo um processo genérico de desencantamento e, 

após a dessacralização teológica e política, a arte, último bastião de uma auto sacralidade 

constituída dentro de um mundo laico, apresentou a sua face dessacralizada: a arte 

dessublimada. Na leitura de Moriconi, a dessublimação da arte, sugerida por Benjamin, 

significaria ligá-la à práxis cotidiana, abandonando o terreno de uma estética idealista em 

benefício de uma estética materialista. (Ibid., p. 109). 

Em síntese, pode-se dizer que é verdadeiramente sublime o que agrada sempre e a 

todos. Mesmo quando entre pessoas que divergem por seus hábitos, idades, linguagens, 

posicionamentos, dentre outras questões, as opiniões convergem para um mesmo ponto, sobre 



100 
 

as mesmas coisas provenientes de testemunhos discordantes, como uma ponderação e uma 

aquiescência, isto traz ao objeto admirado a garantia forte e incontestável. (Ibid., p. 52).  

Em decorrência de tais ponderações, concordamos, em parte, com o pensamento de 

Longino, por conceber o sublime como algo elevado, que provoca esse “arrebatamento” levando 

o leitor a encarar o texto poético como algo quase sobrenatural. Também consideramos que a 

arte da palavra é a que mais se presta a “alcançar o sublime’, exatamente por ela superar os 

limites da própria arte enquanto mera técnica de representação da natureza. E, embora haja 

discordâncias quanto à questão da sublimação da poesia em nossos dias, acreditamos que o 

texto poético traria em si essa sublimidade, não somente por usar a palavra de forma a provocar 

no leitor um movimento de ascese, de transcendência, mas por ser uma arte que utiliza técnicas 

das demais artes, a exemplo do ritmo, da musicalidade, além das impressões sensoriais que nos 

despertam os sentidos, como as cores, os cheiros, os perfumes, os sons, os movimentos. 

Costuma-se chamar de ritmo toda alternância regular: o ritmo musical é a alternância 

dos sons no tempo, o coreográfico, alternância de movimentos no tempo, o poético, alternância 

de fonemas, sílabas e palavras no tempo, o ritmo da arquitetura, o espaçamento dos arcos; da 

pintura, a alternância de cores, e assim por diante. Segundo Mello (1999, p.7), a noção de ritmo 

tem por base o princípio da alternância, por isso alguns estudiosos distendem tal princípio a 

outros ritmos tais como os biológicos, cósmicos, musicais, do trabalho e da linguagem como 

realizações particulares desse princípio. Para esta autora, o valor do ritmo como fator acentuado 

na construção literária, como partícipe do processo de significação, é bem recente. Surge 

somente no século XX, quando se inicia a valorização da oralidade. 

A noção de ritmo é mais utilizada na música, mas há o ritmo da linguagem que se 

evidencia mais na poesia, embora o ritmo da poesia seja diferente do ritmo da música. Por isso 

que não é possível, segundo Meschonic (1982), dar uma definição única de ritmo. A noção de 

ritmo na música contrapõe-se à não rigidez do ritmo na linguagem.  Entre os gregos antigos, os 

versos eram cantados, mas com o passar do tempo, foram sendo desfeitos os laços entre a 

música e a poesia, de forma que a poesia passou a ser recitada e não mais cantada.   

Apesar de alguns estudiosos tenderem a separar o rítmico do semântico, ora valorizando 

um, ora outro, é preciso aceitar a união imperiosa e indissolúvel desses dois aspectos na 

composição poética.  A aceleração ou desaceleração da linguagem traduz a maior parte dos 

estados afetivos, podendo manifestar tristeza, melancolia, como também outros sentimentos de 

euforia, de velocidade, dentre outros.  

A seguir, veremos alguns exemplos em poemas de escritores brasileiros (Cecília Meireles 

e Manoel Bandeira) e a portuguesa (Sophia de Melo Breyner Andresen): 

 



101 
 

Retrato 
 
Eu não tinha este rosto de hoje,  
assim calmo, assim triste, assim magro,  
nem estes olhos tão vazios, 
nem o lábio amargo. 
 
Eu não tinha essas mãos sem força, 
tão paradas e frias e mortas 
eu não tinha este coração  
que nem se mostra. 
 
Eu não dei por esta mudança, 
tão simples, tão certa, tão fácil: 
- Em que espelho ficou perdida 
a minha face?  
(Meireles, 2009, p. 29-30) 
 

No poema acima, de Cecília Meireles, a poeta faz uma reflexão acerca das mudanças que 

percebe em sua face, comparando-a ao tempo passado, ao dizer que não tinha o rosto atual 

(calmo, olhos vazios, lábio amargo), nem as mãos (sem força, paradas, frias e mortas) nem seu 

coração (que nem se mostra). Por último, faz um questionamento sobre essas transformações 

ocorridas expressando seu espanto, sua impotência, sua impossibilidade diante de tal 

transformação, ao questionar: “Em que espelho ficou perdida a minha face?“ Tal 

questionamento da autora não deixa de  provocar no leitor aquela impressão de impossibilidade 

diante da situação apresentada: uma experiência que o choca e provoca uma sensação de  

adynasia, ou seja de impotência, uma vez que todos nós, humanos, a enfrentaremos um dia, 

visto que envelheceremos .  

Por outro lado, o uso de termos como o “não” que dá ideia de negação, o “tão” que 

denota intensidade e redução da velocidade, do ritmo, além do uso de adjetivos presentes em 

expressões como (assim calmo, assim triste, assim magro), que evidenciam uma certa tristeza 

serena nas palavras da autora, ao observar as mudanças ocorridas em seu rosto ao longo dos 

anos, fruto de contemplação da vida, de recordações passadas.  

No decurso do poema, a autora se utiliza, em vários momentos, desse mesmo artifício 

da repetição (uso do tão), ao referir-se às próprias mãos (tão paradas e frias e mortas) 

enfatizando a mudança que se deu em sua imagem com o passar do tempo (tão simples, tão 

certa, tão fácil). Por último faz um questionamento essencial: “Em que espelho ficou perdida a 

minha face?”  Já não mais se via como outrora, não mais apreendia aquela face jovial perdida 

no tempo. Percebe-se na reflexão da autora, ao contemplar a própria face, uma certa desilusão.   

No poema a seguir, intitulado “Lua adversa”, da mesma autora, ressalta-se, ainda, que a 

repetição de palavras ou de versos contribuem não somente para apressar ou desacelerar o 

ritmo do poema, como também para salientar as diversas fases por que passou em sua vida:   



102 
 

 
Lua adversa 
 
Tenho fases como a lua, 
Fase de andar escondida, 
fases de vir para a rua... 
Perdição de vida minha! 
Perdição de minha Vida! 
Tenho fases de ser tua, 
Tenho outras de ser sozinha. 
 
Fases que vão e que vêm, 
no secreto calendário 
que um astrólogo arbitrário 
Inventou para meu uso. 
 
E roda a melancolia 
Seu interminável fuso! 
 
Não me encontro com ninguém 
(tenho fases, como a lua...) 
No dia de alguém ser meu 
não é dia de eu ser sua... 
E, quando chega esse dia, 
O outro desapareceu... 
(Meireles, 2009, p. 58) 

 

A aceleração do ritmo também ocorre, especialmente, em poemas construídos em 

redondilha maior, como acima, em que se dá a marcação mais forte das sétimas sílabas, 

presentes nas palavras ‘lua’, ‘rua’, ‘tua’, em que os movimentos do ir e vir, além apresentar uma 

certa circularidade, remontam à rápida passagem do tempo, ou seja, às várias fases da vida da 

poeta, marcadas por diferentes lances, em que os anseios, as aspirações alteram de acordo com 

a disposição em que ela se encontra.  A inversão de palavras no quarto e quintos versos, também 

colaboram para a construção dessa circularidade.  

Em sequência, trazemos o poema de Manuel Bandeira, intitulado “Trem de Ferro”, em 

que o autor recorre ao movimento de um trem de ferro, transporte tão presente na época em 

que viveu.  Utiliza-se, para tanto, da repetição de palavras e expressões (Café com pão, café com 

pão, café com pão/ Muita força, muita força, muita força...) que denotam tanto seu barulho 

quanto sua velocidade (Voa fumaça, corre, cerca), seu apito (Virge Maria, que foi isto 

maquinista?) e, ao mesmo tempo, imitam o ritmo e o barulho de um trem em movimento. 

Vejamos:  

 

Café com pão, café com pão, café com pão... 
Virge Maria, que foi isto maquinista? 
Agora sim Café com pão 
Agora sim, Voa fumaça, Corre, cerca  
Ai seu foguista 



103 
 

Bota fogo na fornalha, que eu preciso 
Muita força, Muita força, Muita força! 
Oô… Foge, bicho, Foge, povo  
Passa ponte Passa poste 
Passa pasto Passa boi Passa boiada 
Passa galho de ingazeira 
Debruçada no riacho  
Que vontade de cantar! 

(Bandeira, 1976, s/p) 

 

No poema acima Trem de Ferro, de Manoel Bandeira, observa-se a aceleração e 

desaceleração do ritmo da linguagem ao querer demarcar os movimentos da máquina, do trem, 

de um apito etc., que ora são vagarosos, ora apressados. Isto se percebe por meio da repetição 

de palavras, expressões, versos e, ao mesmo tempo, pelo uso repetitivo de fonemas: velares (k), 

bilabiais (p; b; m), alveolares e sibilantes (s; ss; ç), presentes em versos como: “Café com pão, 

café com pão, café com pão// Muita força, Muita força, Muita força// Passa ponte, Passa poste, 

Passa boi, Passa boiada...”, que têm o intuito de balizar o ritmo do trem e o barulho da máquina 

em movimento, o que possibilita ao leitor, também, apreender a rápida passagem das paisagens, 

dos animais e coisas que se encontram no caminho do Trem de Ferro, ocasionando sensações 

de velocidade, cores,  odores, dentre outras. 

A irregularidade da métrica faz parte da construção dos sentidos no poema e, em 

especial do seu fulcro temático.  

 

AS FONTES 
 
Um dia quebrarei todas as pontes 
Que ligam o meu ser vivo e total, 
A agitação do mundo do irreal,   
E calma subirei até as fontes. 
 
Irei até as fontes onde mora     
A plenitude, o límpido esplendor 
Que me foi prometido em cada hora, 
E na face incompleta do amor. 
 
Irei beber a luz e o amanhecer,  
 Irei beber a voz dessa promessa 
Que às vezes como um vôo me atravessa, 
E nela cumprirei todo o meu ser.  
(Andresen, 2005, p. 54) 

 
 

Neste texto poético de Sophia de Mello Breyner Andresen, uma das mais importantes 

escritoras portuguesas do século XX, ressalta-se que os acentos na sexta e na última sílaba lhe 

conferem um ritmo regular, o que desencadeia a ideia de fluência e sonoridade. A presença de 

sons nasalizados, tanto vogais quanto consoantes (pontes, fontes, mundo, calma, agitação), 



104 
 

dentre outros, impregnam o poema de um tom melancólico, acrescentando-lhe um sentido 

transcendental, o que remete o leitor à percepção do estado de descontentamento do poeta 

face ao descompasso entre um mundo agitado, irreal e um mundo desejado. Segundo a autora, 

para se alcançar um mundo ideal, devem-se quebrar as pontes que ligam o seu ser à agitação do 

mundo em que se encontra. Por outro lado, a menção às fontes dá-nos a ideia de limpidez, 

transparência e fluidez, algo talvez ensejado pela poeta que procura religar-se com um passado 

idealizado, em contraposição ao tempo em que vive. Remete o leitor ao desacerto entre um 

mundo irreal, agitado e um outro pleno e ideal, desejado pelo poeta, em seu lirismo platônico, 

que, para beber das límpidas fontes, necessita quebrar as pontes que ligam os dois mundos.  

Abaixo, no excerto do poema de Carlos Drummond de Andrade “Lembranças de um 

mundo antigo” percebe-se a menção a um mundo idealizado, em que tudo era colorido, 

tranquilo e ideal: 

 

Clara passeava no jardim com as crianças. 
O céu era verde sobre o gramado, 
A água era dourada sob as pontes, 
Outros elementos eram azuis, róseos, alaranjados 
O guarda-civil sorria, passavam bicicletas, 
A menina pisou na relva para pegar um pássaro, 
O mundo inteiro, a Alemanha, a China, tudo era tranquilo em redor de Clara.  
(Drummond, 2022, s/p) 

 

Para conseguir este mundo concebido, Drummond pinta-o de cores, atribuindo                    

matizes diversificados aos elementos que o compõem (céu verde, água dourada), de nuanças 

múltiplas (azuis, róseos, alaranjados).  Também exibe um guarda sorridente, pássaros livres, 

construindo um mundo esplêndido, idealizado, em que tudo é perfeito e tranquilo. A atribuição 

de cores, perfumes, sons; as pausas, as cesuras, as repetições, tudo isto está estreitamente 

vinculado à construção de sentidos do poema, indicando um clima de calma e bonança, propício 

ao passeio e à felicidade de Clara e das crianças que por ali passeavam.  

Enfim, após a análise dos diversos poemas aqui lidos e apreciados e, considerando todos 

os elementos que concorrem para a criação do texto poético, chegamos à conclusão de que a 

poesia é uma criação humana que, dependendo dos recursos que utiliza, consegue atingir a 

sublimação, ou seja, surpreende-nos de tal forma que, em alguns casos, leva-nos à 

transcendência e em outros à admiração, ao arrebatamento, por ser uma arte que utiliza técnicas 

das demais artes, a exemplo do ritmo, da musicalidade, além das impressões sensoriais, como 

as cores, os cheiros, os perfumes, os sons, os movimentos, despertando-nos para a beleza 

artística. 

 



105 
 

 

Referências 

ANDRADE, Carlos Drummond. Alguma poesia. Rio de Janeiro: Record, 2022. 

ANDRESEN, Sophia de Mello Breyner. Poesia. Lisboa: Editorial Caminho, 2005. 

ANDRESEN, Sophia de Mello Breyner.  Antologia MAR. Lisboa: Editorial Caminho, 2008. 

BANDEIRA, Manuel. Antologia Poética. Rio de Janeiro: J.Olympo, 1976, 8. ed.  

BOSI, Alfredo. O ser e o tempo na poesia. São Paulo: Cultrix, 1983. 

LAGAZZI, Suzy. Trajetos do sujeito na composição fílmica: Discurso, Interpretação e 

Materialidade. In: FLORES, Giovanna et al. Análise de Discurso em Rede: Cultura e Mídia. 

Campinas: Pontes, 2017.  

LETRAS DE HOJE. Curso de Pós-Graduação em Letras, PUCRS, - n.1 (outubro de 1967) 

LONGINO. Do sublime. Introdução e notas de J. Pigeaud. Tradução Filomena Hirata. São Paulo : 

Martins Fontes, 1996. 

LOTMAN, Iuri. A estrutura do texto artístico. Lisboa: Estampa, 1978.  

MEIRELLES, Cecília. Cecília de Bolso. Porto Alegre, RS: L&PM, 2009. 

MELLO, Ana Maria Lisboa de. O ritmo no discurso poético. Letras Hoje, Porto Alegre, vol. 34, n.1 

p 7-31, março 1999. 

MESCHONNIC, Henri.  Critique du rythme: antropologie historique du langage. Paris: Verdier, 

1982. 

MESCHONNIC, Henri. Qu’entendez-vous par oralité? Langue Française: le rithme et le discourse, 

Paris, n. 56, p.6-23, 1982. 

 

 

 

 



106 
 

 

 

Seção livre 
Sección libre 
Section libre 
Free section 

 

 

 

  



107 
 

 
LAGINHA, António; SILVA, Fabio Mario da. A presença da dança na 
revista Europa, de Judith Teixeira, analisada um século depois... 
Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 107-141. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.107141 

 

 

A PRESENÇA DA DANÇA NA REVISTA EUROPA, DE JUDITH TEIXEIRA,  
ANALISADA UM SÉCULO DEPOIS… 

 
THE PRESENCE OF DANCE IN JUDITH TEIXEIRA'S REVUE EUROPA,  

ANALYZED A CENTURY LATER… 
 

António Laginha71 
CLEPUL 

 
Fabio Mario da Silva72 

Univ. Federal Rural de Pernambuco 
 

Resumo: o presente trabalho pretende refletir sobre imagens e conteúdos da revista Europa. Magazine 
mensal dirigida e editada por Judith Teixeira (1880-1959) em 1925, analisando-a, especificamente sob a 

 
71 Investigador Integrado do Centro de Literaturas e Culturas Lusófonas e Europeias, da Universidade de Lisboa. Foi 
professor adjunto da Escola Superior de Dança do Instituto Politécnico de Lisboa, e professor convidado do Instituto 
AfonsoIII e da Academia de Dança Contemporênea. É licenciado em Dança pelo Conservatório Nacional (Portugal) e 
em Arquitectura pela Escola Superior de Belas Artes de Lisboa. Completou um Mestrado em Belas Artes/Dança na 
Universidade de Nova Iorque (Estados Unidos da América) e um Doutoramento em Estúdos Artísticos, ramo Estudos 
Teatrais e Performativos, na Faculdade de  Letras da Universidade de Coimbra (Portugal). Foi bailarino profissional no 
Ballet Gulbenkian e na Companhia Nacional de Bailado, mestre de dança na Companhia de  Dança de  Lisboa, 
coreógrafo, cenógrafo, figurinista, conferencista e produtor. É escritor e jornalista,com a carteira profissional nº 4947. 
E-mail: alaginha@mail.telepac.pt. 
72 Professor Adjunto III de Literatura da Universidade Federal Rural de Pernambuco, do Programa de Pós-Graduação 
em Estudos da Linguagem da mesma universidade. Possui pós-doutor em Literatura Portuguesa (2016) pela 
Universidade de São Paulo, com bolsa da FAPESP, em Estudos Portugueses pela Universidade de Lisboa (2020) e em 
Estudos Literários pela Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”. É pesquisador colaborador do CEC 
(Centro de Estudos Clássicos), da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e o ILCML (Instituto de Literatura 
Comparada Margarida Losa), da Faculdade de Letras da Universidade do Porto. Também integra a equipe do Centro 
Internacional e Multidisciplinar de Estudos Épicos (CIMEEP) da Universidade Federal de Sergipe. E-mail:. 
famamario@gmail.com. 

mailto:alaginha@mail.telepac.pt
mailto:famamario@gmail.com


108 
 

perspectiva da dança e dos artistas representados. Procurar-se-á identificar qual a importância da arte de 
Terpsícore para o universo de Judith Teixeira e como o cenário dos Loucos Anos Vinte ajudou a difundir o 
bailado. Por fim, iremos refletir sobre como a dança aparece representada na obra poética da autora, 
revelando assim a leitura que ela faz do seu contexto a partir dessa expressão artística. 
Palavras-chave: Judith Teixeira, dança, bailado, década de 1920, revista Europa. 
 
Abstract: this paper aims to reflect on the images and content of revista Europa, a monthly magazine 
directed and edited by Judith Teixeira (1880-1959) in 1925, analyzing it specifically from the perspective 
of dance and the artists represented. We will seek to identify the importance of the Art of Terpsichore to 
Judith Teixeira's world and how the Roaring Twenties helped to spread the pratice of dance. Finally, we 
will reflect on how dance is represented in the author's poetic work, thus revealing her interpretation of 
its context through this artistic expression. 
Keywords: Judith Teixeira, dance, ballet, 1920s, magazine Europa.  

 

 

A década de 1920 em Portugal foi marcada por sucessivos acontecimentos de contornos 

tristes e traumáticos, designadamente alguns levantamentos político-militares, numa sociedade 

que aspirava, entre muitas outras coisas, às liberdades artística e sexual. Por outro lado, as 

mudanças resultantes do espírito da chamada Belle époque tornaram-se mais risonhas com os 

avanços tecnológicos e a mudança do pensamento crítico, de certo modo impulsionadas pelas 

estéticas literárias que, então, começaram a despontar. 

O avião e o automóvel, cada vez mais potentes no que tocava à velocidade, e a própria 

telefonia sem fios, encurtavam as distâncias e, nesse contexto, a sociedade lisboeta ávida de 

novidades (sobretudo vindas de uma Europa que tinha a França como uma espécie de centro 

nevrálgico), investia num estilo de vida que procurava todos os tipos de “divertimento”, quer 

fosse num plano mais acessível, nos salões das pastelarias ou dos cafés, ou nos teatros, cinemas 

ou, numa esfera um pouco mais transgressora, nos luxuriantes cabarés da capital.  

Esses espaços de animação semi-públicos, transformados em pontos de encontro da 

burguesia endinheirada, espalhavam-se principalmente pela chamada Baixa lisboeta e os foliões 

encontravam-se “nos dancings chiques e apalaçados da zona central, ou nos cabarets sombrios 

e misteriosos das vielas recônditas" (Magalhães, 2021, p. 202).  

Foi, pois, nesse contexto que a arte da dança social alcançou uma inusitada 

popularidade em terras lusas, tendo estremecido os Anos Vinte com um ritmo musical 

importado dos Estados Unidos, o jazz, que fez muito sucesso na Europa“civilizada”. Entre outros, 

através de uma artista francesa, de origem norte-americana, Josephine Baker (1906-1975). Ao 

mesmo tempo que fotos sensuais e seminuas desta bailarina, cantora e atriz, apareciam em 

publicações portuguesas,73 o “jazz-band marcava o ritmo de clubes e dancings mas também 

teatro, restaurantes, cafés e pâtisseries” (Magalhães, 2021, p. 226). Segundo a investigadora 

 
73 Aceder à imagem da artista em Cine-Revista Mensal de Arte Cinematográfica, julho de 1929, p. 16. 



109 
 

Paula Gomes Magalhães “o jazz-band correspondia à aceleração dos tempos modernos, cuja 

vertiginosidade lembrava a hélice de um aeroplano a agitar-se no ar’” (Magalhães, 2021, p. 228).  

Não só os citados eventos, em particular, mas outros factores de ordem social, 

económica e, naturalmente, política, marcaram a Lisboa de 1925, o ano da publicação dos três 

números da Europa. Magazine mensal (saídos, respectivamente, em Abril, Maio e  Junho), que 

a escritora Judith Teixeira (1880-1959), corajosamente, lançou na capital portuguesa. 

Justamente dois anos após a maioria dos exemplares do seu livro, Decadência, terem sido 

apreendidos –, juntamente com o livro Canções, de António Botto e Sodoma Divinizada, de Raul 

Leal – e mandados queimar pelo Governo Civil de Lisboa, na sequência de uma funesta 

campanha liderada pela conservadora Liga de Acção dos Estudantes de Lisboa, contra "os 

artistas decadentes, os poetas de Sodoma, os editores, autores e vendedores de livros 

imorais”(Pereira apud Leal, 1983, p. 92).74 

Lisboa, então, não deixava de ser uma cidade periférica e empobrecida, culturalmente 

marginalizada, em que no rescaldo da Primeira Guerra Mundial (1914-1918) e de uma pandemia 

– a maior do século XX (1918-19) conhecida pelos nomes de Pneumónica ou Gripe Espanhola 

que se estima que só em Portugal ceifou a vida a mais de cem mil pessoas –, tentava 

desesperadamente sair de um isolamento e marasmo que a remetiam para um universo algo 

obscuro e bem longínquo do dos grandes centros culturais europeus. 

É curioso referir que, por exemplo, no ano de 1917 – ainda antes da muito esperada 

vinda dos Ballets Russes a Lisboa –, o grande e polissémico artista, José deAlmada Negreiros 

(que parece que até à data nunca tinha saído de Portugal) recebia as novidades de Paris via 

correio, através de notícias veiculadas por amigos como Mário Sá-Carneiro (Laginha, 2024, p. 

48), pela oferta de revistas francesas, como a Comoedia75 e outras, e pela imprensa nacional 

que, ainda sem a difusão das grandes maravilhas do século XX em termos de comunicação (a 

rádio, o cinema e a televisão), era tudo quanto as classes abastadas podiam adquirir para 

consumo privado em termos culturais.   

É de salientar que a supracitada guerra teve consequências económicas profundas em 

todos os países envolvidos e, dos cerca de 60 milhões de soldados europeus que foram 

mobilizados, entre os anos de 1914 e 1918, pereceram uns oito milhões, mais ou menos sete 

milhões ficaram incapacitados de modo permanente e praticamente quinze milhões de homens 

foram gravemente feridos em combate. Quanto à população civil, terão morrido cerca de 6 

 
74 Pedro Teotónio Pereira, o líder da Liga, em entrevista ao jornal A Época, 22 de Fevereiro de 1922. In: LEAL, Raul. 
Sodoma Divinizada. org. Aníbal Fernandes. Lisboa: Hiena Editora, 1989, p. 92. 
75Comœdia era um jornal cultural francês fundado por Henri Desgrange em 1907 e que foi publicado (com algumas 
interrupções) 5 de agosto de 1944. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ant%C3%B3nio_Botto
https://pt.wikipedia.org/wiki/Raul_Leal
https://pt.wikipedia.org/wiki/Raul_Leal
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Liga_de_Ac%C3%A7%C3%A3o_dos_Estudantes_de_Lisboa&action=edit&redlink=1
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Journal
https://pt.frwiki.wiki/wiki/France
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Henri_Desgrange
https://pt.frwiki.wiki/wiki/1907
https://pt.frwiki.wiki/wiki/5_ao%C3%BBt
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Ao%C3%BBt_1944
https://pt.frwiki.wiki/wiki/5_ao%C3%BBt
https://pt.frwiki.wiki/wiki/1944


110 
 

milhões de indivíduos durante a referida contenda. Em consequência, a Alemanha perdeu 15,1% 

de sua população masculina activa, a Áustria-Hungria 17,1% e a França 10,5% (Marques, 2003). 

É de referir que nesta funesta paisagem Portugal foi uma excepção, porém, o Corpo 

Expedicionário Português deixou para trás nada menos que 1831 corpos de soldados 

no cemitério militar de Richebourg, o único cemitério em França exclusivamente português. As 

estimativas apontam para que na sangrenta Batalha de La Lys, a 9 de Abril de 1918, 1341 

soldados portugueses tivessem sido mortos nas margens daquele rio, 4626 feridos e 7440 feitos 

prisioneiros. Um total de 2100 baixas num país que então contabilizava pouco mais de 6 milhões 

de habitantes.76 

Apesar de Portugal não ter sido tão afectado pela Primeira Guerra Mundial como os 

restantes países da Europa, ainda estávamos em presença de um país marcadamente rural, e 

era em Lisboa – muito menos que na “capital do Norte”, a cidade do Porto, ou em outras cidades 

de menores dimensões – que, apesar da distância que a separava dos grandes centros europeus 

de Cultura, quase tudo acontecia. 

Foi nesse contexto, particularmente adverso, que Judith Teixeira – a braços com graves 

acusações e polémicas literárias –, teve a coragem de se lançar numa empresa que durou uns 

escassos três meses, a edição de uma revista cultural, moderna, baseada em fait divers e 

actualidades artísticas e literárias, inédita em terras lusas.  

É certamente difícil, hoje, avaliar o impacto de tais publicações, ou mesmo, a razão pela 

qual num espaço geográfico tão limitado e empobrecido, essa não pôde deixar de ser uma 

iniciativa tão temerária quanto arriscada para a época, mesmo para uma mulher voluntariosa e 

assumidamente transgressora, como era a escritora supracitada. 

Europa foi a única revista com traços estéticos e temáticos modernistas dirigida por uma 

mulher, concebida como um “magazine mensal” para “um público generalista, sofisticado e 

exigente” e a sua publicação traduziu-se num “caso excecional no panorama da imprensa da 

época e na história do Modernismo português” (Klobucka, s. d.).77 O projecto foi idealizado e 

concebido por Judith, que se responsabilizou pela sua direção e edição, com a colaboração de 

José Adolfo Coelho  (1899-1953) , na qualidade de secretário de redação. Em termos 

cronológicos, a publicação de Europa surge algures entre o segundo volume de versos da 

autora, intitulado Castelo de Sombras (do ano de 1923), e as suas últimas obras: Nua – Poemas 

de Bizâncio (de 1926). Embora a 3 de junho de 1925, uma nota noutra publicação periódica, O 

Domingo Ilustrado, descrevesse Europa – na ocasião do lançamento do seu segundo número –

como “uma publicação que honra sobremaneira a imprensa portuguesa” e lhe desejasse uma 

 
76 Estimativa da população de Portugal in Instituto Nacional de Estatística  (INE)–www.ine.pt. 
77Segundo a escritora Anna M. Klobucka in:https://modernismo.pt/index.php/europa, consultado em 02-10-2025. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Cemit%C3%A9rio_militar_portugu%C3%AAs_de_Richebourg
http://www.ine.pt/
https://modernismo.pt/index.php/europa


111 
 

“longa vida”, por ironia do destino, na realidade a duração do projeto foi meteórica. Mas pelo 

“rasto” que deixou, parece ter tido algum impacto na intelectualidade lisboeta e nas mentes de 

quem gostava de temas em carne viva produzidos por mentes desalinhadas. 

Uma das hipóteses que se afigura procedente para o rápido desparecimento da 

publicação ter-se-á devido ao seu elevado preço para a época, sete escudos e cinquenta 

cêntimos por cada número avulso (e 79 escudos pela assinatura anual), provavelmente 

calculado na base dos altos custos da sua cuidada produção (Klobucka, s. d.). Por mera 

comparação assinale-se que, no mesmo ano, um número da revista Alma Nova, também 

mensal, custava vinte e cinco tostões (um quarto de escudo), O Domingo Ilustrado (semanal) 

um escudo e a Renovação (quinzenal) um escudo e cinquenta.78 

Segundo a opinião de  Anna M. Klobucka, “o design ambicioso e aparentemente 

insustentável da Europa, em última análise, condizia com o perfil da sua diretora, cuja intrepidez 

artística e intelectual repetidamente ultrapassaria os limites do socialmente aceitável no 

ambiente em que lhe coube viver” (Klobucka, s. d.). 

Sabe-se ainda que a publicação, à data do seu encerramento, tinha tido 21 anunciantes 

no primeiro número, 18 no segundo e 20 no terceiro. Para efectivar uma assinatura, por três 

meses de serviço pagava-se 21$50, por seis 41$00 e por um ano por 79$00 – como já assinalado 

– pelo que, provavelmente, houve prejuízo para quem tenha assinado a Europa por mais de 3 

meses (cf. Silva, 2024).  

Comecemos, então, por lançar um olhar sobre as capas da Europa, da autoria de Jorge 

Barradas (números 1 e 3) e de Bernardo Marques (número 2), que também figuram entre os 

ilustradores da revista, juntamente com artistas de gabarito como Eduardo Malta e Martins 

Barata, o que prenunciava a vocação da publicação de abrigar e divulgar matérias culturais de 

feição nitidamente “moderna” e cosmopolita. 

Em  relação  às  ilustrações,  invertem-se os papéis dos dois artistas já que o que tem 

mais publicações  é  Bernardo Marques seguido por Jorge Barradas, ambos colaboradores da 

Ilustração (1903-1924), considerada a revista portuguesa de maior influência e tiragem (cf. 

Magalhães, 2023).  

Não terá sido por acaso que o primeiro número da Europa. Magazine Mensal saiu com 

uma extraordinária capa do pintor, ceramista, ilustrador e caricaturista Jorge Barradas, (1894 – 

1971), como atrás se mencionou. O artista – que fora convidado para ilustrar, nos finais de 1917, 

a contracapa do programa do Coliseu dos Recreios dos Ballets Russes, de Serge de Diaghilev79 – 

 
78 Informações recolhidas na Biblioteca Nacional de Portugal e na Hemeroteca Municipal de Lisboa. 
79A célebre companhia de Serge de Diaghilev chegou a Lisboa no comboio Sud-Express vinda de Madrid, a 02 
de  Dezembro de 1917. Dançou nove vezes no Coliseu dos Recreios e realizou mais dois espectáculos no Teatro 



112 
 

foi colaborador de todos os números de Europa, tendo, mesmo, tido honras de foto na pag. 54 

do nº 2, acompanhada de um curto texto elogiando uma recente exposição sua. 

 

 

Figura 1: Contracapa do programa dos BR, 1917– Coleção da Biblioteca de Arte da FCG. 

 

Barradas, uma vez mais, concebeu um vibrante desenho, que exibia uma banda de jazz 

composta de dois músicos negros e uma cantora (ou bailarina), cuja pose erotizada e cheia de 

movimento parece trazer ao leitor a lascívia e o humor de um concerto no bas fond da cave de 

um qualquer clube de jazz. Um pouco à semelhança, por assim dizer, da capa desenhada por 

Marques para A idade do jazz-band (1924) de António Ferro, e do correspondente universo 

visual parisiense “com a sua exotização fascinada e objetificante da arte nègre”e “das figurações 

decadentes do corpo feminino” na própria poesia de Judith Teixeira. 

 
Nacional de S. Carlos. Devido a números problemas financeiros, a maioria dos artistas ficaram “retidos” em Portugal 
até que Diaghilev (que, entretanto deixara o país em busca de novos contratos e apoio financeiro) lhes enviasse uma 
ordem de saída. Isso aconteceu no dia 28 de Março de 1918, no mesmo comboio, em direcção a Valladolid. Onde, 
depois de meses de inactividade forçada, se voltaram a apresentar em Espanha. Este episódio, raramente 
referenciado por historiadores e académicos, constituiu um dos mais dramáticos da história de duas décadas (1909-
1929) dos famosos Ballets Russes. 



113 
 

80 
Figura 2: N.º 1, abril de 1925. 

 

Outra investigadora, Cláudia Pazos Alonso, refere que a primeira imagem da Europa. 

Magazine Mensal pode, de algum modo, estabelecer uma ligação ao escritor e ideólogo da 

“política de  espírito” do Estado Novo, António Ferro (1995-1956). “A capa do primeiro número, 

da autoria de Jorge Barradas,”refere a escritora, “apresenta uma orquestra de negros tocando 

jazz e uma mulher dançando: porventura pode tratar-se duma alusão à palestra de Ferro ‘A 

Idade do Jazz Band’, publicada no Brasil, mas cuja segunda edição de 1924 teve uma capa de 

Marques em que contracenam dois músicos” (Alonso, 2015, p. 26).  

 

Figura 3: capa da obra de António Ferro 

 
80 Disponível 
em:https://modernismo.pt/index.php?option=com_fabrik&task=plugin.pluginAjax&plugin=fileupload&method=aja
x_download&format=raw&element_id=571&formid=28&rowid=108&repeatcount=0&ajaxIndex. Acesso em 24 jul 
2025. 

https://modernismo.pt/index.php?option=com_fabrik&task=plugin.pluginAjax&plugin=fileupload&method=ajax_download&format=raw&element_id=571&formid=28&rowid=108&repeatcount=0&ajaxIndex
https://modernismo.pt/index.php?option=com_fabrik&task=plugin.pluginAjax&plugin=fileupload&method=ajax_download&format=raw&element_id=571&formid=28&rowid=108&repeatcount=0&ajaxIndex


114 
 

 

A cobertura da segunda revista, assinada por Bernardo Marques (1898-1962) ilustrador, 

desenhador, figurinista e uma das figuras centrais da segunda geração de modernistas 

portugueses , ao contrário da anterior, remete-nos para um universo fantasioso em que uma 

menina – uma espécie de Alice de laço vermelho na cabeça – aparece algo tolhida entre objectos 

geométricos que a impedem de tocar num cão branco que parece levantar vôo.    

 

Figura 4: Número 2. maio de 192581 

 

A última capa, desenhada por Jorge Barradas e em que o verde predomina, exibe a 

solitária cabeça de uma jovem de olhar fixo com olhos esbugalhados e um vaso de majerico e 

cravo de papel (em que falta a tradicional quadra) nas mãos, que parece ter apenas 

correspondência com o primeiro conjunto de versos sobre a cidade de Lisboa (na página 2) com 

assinatura de José Bruges d’ Oliveira. 

 

 

 
81Disponível em: 
https://modernismo.pt/index.php?option=com_fabrik&task=plugin.pluginAjax&plugin=fileupload&method=ajax_d
ownload&format=raw&element_id=571&formid=28&rowid=109&repeatcount=0&ajaxIndex=. Acesso em 24 jul 
2025. 



115 
 

 

 

Figura 5: Número 3. Junho de 192582 

 

Para além das capas, no seu miolo é notória a preocupação de Judith Teixeira com a 

intrínseca qualidade das ilustrações – que ela terá encomendado uma a uma – tendo a escritora 

contado com as contribuições de alguns dos mais conceituados artistas da época e que em nada 

ficaria atrás de congéneres de outros países. Quando aos colaboradores literários, não cabe 

neste artigo tecer grandes considerações sobre os mesmos uma vez que não existe qualquer 

texto sobre a arte de Terpsícore propriamente dita, de expressão declaradamente crítica ou de 

investigação. Tudo se resume praticamente a legendas muito genéricas aplicadas a fotos de 

artistas mais ou menos relevantes, no universo da dança “d’école” ou das chamadas “danças 

sociais”. 

A palavra que melhor poderá definir os conteúdos da curiosa trilogia da 

responsabilidade de Judith Teixeira é ecletismo, na melhor acepção da palavra, com novelas 

históricas a alternarem com textos de feição futurista, designadamente uma ficção intiltulada A 

guerra do futuro, no número de estreia e Os enigmas do sobrenatural, na p. 34 do nº 2, de um 

autor que assinou sob o pseudónimo Phantasius. E também notícias relativas a um 

incomensurável espectro artístico com faits divers mais ou menos apelativos, dos quais até 

pontuam notas de obituário. O vasto elenco de colaboradores inclui nomes sonantes como 

 
82Disponível em: 
https://modernismo.pt/index.php?option=com_fabrik&task=plugin.pluginAjax&plugin=fileupload&method=ajax_d
ownload&format=raw&element_id=571&formid=28&rowid=109&repeatcount=0&ajaxIndex=. Acesso em 24 jul 
2025. 



116 
 

Aquilino Ribeiro (com um excerto de Filhas da Babilónia), Ferreira de Castro (autor do artigo 

sobre “os pequenos profissionais” da cidade) e Florbela Espanca (com o seu famoso soneto 

“Charneca em Flor”, p. 32, do número 3).  

Por curiosidade, registe-se, que  o primeiro número – com as suas 64 páginas não 

numeradas – encerra-se com duas secções: “Crónica Literária”, em que se comentam 

brevemente textos de Mota Cabral, José de Almada Negreiros, António de Cértima, Julião 

Quintinha, Mário Saa e Camilo Castelo Branco – e “Sport” (a situação desportiva). No final da 

primeira edição, com uma foto ao centro do recém-chegado de Paris, António Ferro, o 

organizador do Teatro Novo, surge um texto hiperbólico e marcadamente elogioso ao que 

futuramente viria a ser o responsável e principal dinamizador da “Política do Espírito” 

(orientação cultural) do Estado Novo, através do SNI, o Secretariado Nacional de Informação.  

Note-se que foram os espectáculos do referido Teatro Novo que fizeram despontar uma 

“estrela” nos palcos portugueses, o bailarino Florêncio (que mais tarde, com o nome artístico 

de  Francis Graça, haveria de se tornar numa espécie de “pai” da dança teatral portuguesa do 

século XX) que aparece destacado em três clichés na secção Teatro, da mesma revista, em poses 

de dança.  Apesar da directora da revista não deixar a sua assinatura em nenhum dos textos 

(artigos, contos ou poemas) pensa-se e faz sentido que muitos dos trabalhos que que se 

intercalam com os dos autores convidados tenham mesmo saído da pena de Judith (Cf. 

Klobucka, s. d.; Silva, 2024). Neles se incluem peças não assinadas ou sob  pseudónimos (notas 

editoriais, textos breves sobre cultura, desporto, divulgação científica, reportagem, recensões 

literárias ou moda e publicidade) para além das legendas para as muitas fotografias 

reproduzidas. Recorde-se que era comum o uso do pseudónimos e de textos anónimos em 

publicações de toda a espécie desde o final do século XIX, por motivos diversos, entrando pelo 

período que se convencionou designar Modernismo (Silva, 2024).  

Assim sendo, Judith Teixeira, não fugindo à regra, assinou disfarçada ou anonimamente 

alguns textos de opinião com temas polémicos. Significativamente, aparece uma série de artigos 

em Europa que versam a indumentária feminina, acessórios de moda e, mesmo, o 

comportamento das mulheres em público 

através  dos  seus  códigos  e  formas  sociais  de  vestuário,  referindo-se na revista a zona do 

Chiado (situada na Baixa lisboeta), como exemplo da presença de um novo tipo de mulher, 

a “garçonne” de inspiração e perfil marcadamente gauleses. Pelo que, poder-se-á cogitar se a 

revista pretenderia atingir maioritariamente o público feminino e se, na prática, eram mais as  

mulheres que a consumiam. 

Outro fator a ter em conta, no que toca ao género alvo das publicações, era uma certa 

dose de loucura e alguns laivos de mistério, temáticas por vezes associadas às mulheres e 



117 
 

predominantes nas novelas que prepassam os três números da publicação. São disso exemplo 

os trabalhos que Adolfo Coelho, o já citado secretário da redação da revista, que publico uas 

novelas, As duas marquesas e Prisioneira da vida, ilustradas respetivamente por Jorge Barradas 

e Eduardo Malta.  

No que toca à reprodução de clichés (fotos de proveniências não identificadas, mas, 

possivelmente de origem comercial) não deixa de ser evidente o objectivo de trazer à colação 

uma actualidade mais ou menos próxima da esfera cultural portuguesa. Refira-se, a título de 

exemplo, as reproduções das obras exibidas no Salão d’Outono lisboeta de 1925 (quadros de 

Almada Negreiros, António Soares, Eduardo Viana, Jorge Barradas, Mário Eloy e Milly Possoz), 

fotos de estrelas da Sétima Arte e de vedetas do espetáculo, portuguesas e estrangeiras, e de 

filmes da época, em que se destacam menções ao cinema expressionista alemão, com O fim do 

Duque de Ferrante (Herzog Ferrantes Ende, 1922) de Paul Wegener; O gabinete do Dr. 

Caligari (Das Cabinet des Dr. Caligari, 1920), de Robert Wiene e A morte cansada (Der müde Tod, 

1921), de Fritz Lang. O derradeiro número da Europa incluiu também uma reportagem do 

famoso “Repórter X” – Reinaldo Ferreira – sobre a cinematografia alemã, peça jornalística 

baseada numa visita aos estúdios da EFA e em entrevistas com Karl Wolffsohn (“o maior 

jornalista cinematográfico da Alemanha”) e o produtor Felix Pfitzner, entre outros. 

Curiosamente, para além das tradicionais cinematografias norte-americana e germânica, o 

segundo número de Europa exibe imagens do filme Satyavan Savitri (aqui Savitri – Sativan), de 

1923, que terá sido a primeira coprodução internacional do cinema indiano (Silva, 2024b). 

Mas é numa matéria muito em voga na época, o nú artistico, que “a sensibilidade 

artística e a reputação de ousadia erótica atribuídas à diretora da revista parecem encontrar eco 

em algumas das matérias dispersas pelos três números”. (Klobucka, s. d.) 

Com o artigo intitulado “O despido no cinema” - assinado com o pseudónimo “Écran”, 

texto com laivos da escrita de Judith Teixeira – o seu autor tece rasgados elogios à estrela italiana 

do supracitado Satyavan Savitri, Rina de Liguoro, “erguendo orações a Brahma (…) numa oferta 

sublime dos seus seios perfeitos e nus como duas magnólias beijadas” e, no mesmo número 2, 

num outro texto baseado numa entrevista com Anna de Noailles, o entrevistador (António de 

Cértima) observa como a escritora francesa, “num gesto (…) que lhe empresta uma graça 

doentia de odalisca real, brinca agora, tendo livre a tulipa heráldica da mão esquerda, com as 

bagas do seu colar de pérolas que, preciosas e solertes, como princesas preversas [sic] procuram 

com avidez a carne nua e funda do seu busto branco de estátua sagrada”.  

Segundo Fernando Curopos, o chamado baile da “Graça” causou uma enorme celeuma 

na altura e foi bastante noticiado em jornais, justamente durante o “período” da famigerada 

“Literatura de Sodoma” (1923) em Portugal. Tratou-se de um episódio singular alavancado por 



118 
 

alguns estudantes de escolas superiores da cidade de Lisboa  que 

perseguiram  publicações  consideradas  imorais  (designadamente de Teixeira, Botto e Leal), na 

sequência de um inusitado baile – organizado por um corajoso grupo de homossexuais numa 

escola do bairro da Graça – reproduzindo modelos importados de Berlim e de Paris no “seio da 

comunidade queer” (Curopos, 2021, p. 57). Esse acontecimento perece ter sido plasmado por 

Teixeira na Europa, sob o pseudónimo de Écran, segundo sugerem Klobucka e Silva, 

possivelmente referindo-se à “condenação” que um certo público retrógado, preconceituoso, 

repressivo e politicamente engajado ditou aos que consideraram devassos (mormente artistas 

boémios e homossexuais masculinos e femininos). Seria muito provavelmente da lavra de Judith 

Teixeira aquele texto intitulado “O despido no cinema”, em que se afirma que os asnos “enchem 

as bocarras idiotas” com conteúdo para criticar as revistas Casino em Paris e Concert Mayol, 

bem como os “tolos” julgam “possivel taxar a beleza pagã das cousas, aprisionam o ritmo 

vencedor da carne nas pautas do bom senso ou nas linhas secas e insossas duma bula, ambos 

porque  chamam o nú, quando só os obceca o despido” (Écran, 1925, p. 16).  

A matéria também refere que se encontram nos livreiros, nos palcos das revistas, da 

idade do jazz e nas decorações modernas “guinchos de côr, em fugas de luz”, não sendo, pois, 

o sereno e magnético “nu acadêmico”, “superior na sua divina beleza ao desejo e à excitação, 

mas sim o ‘despido’ sabio de contrastes, de perversidades, de incitamentos ao pecado”. Pode-

se afirmar, sem exageros, que já não pode haver nu porque todos, nas almas e nos corpos, na 

mente e na beleza, “andam despidos, perversamente, incitadoramente despidos” (Écran, 1925, 

p. 15). 

O certo é que a nudez – que sempre foi um vector a ter em conta no imaginário do 

elemento masculino que acorria aos teatros e, sobretudo, aos cabarets, tinha aparecido em 

Portugal, não com a vedata mexicana Eva Stachino – como alguns referem – mas, mais de uma 

década antes dela nos palcos portugueses, com outras artistas. Embora de um modo tímido, 

como seria de esperar, com referências jornalísticas esparsas a artistas que se afastavam dos 

cânones tradicionais do decoro e da decência, de contornos marcadamente conservadores e 

provincianos. Por volta de 1916, já a revista ABC tinha feito manchete com um título um pouco 

extravagante, para um país que, então, nem tinha uma companhia de dança em que as bailarinas 

se exibissem com sapatilhas de meia-ponta ou de ponta – “Uma Dançarina Descalça” e 

“Bailarinas descalças” - Ilustração Portuguesa, 3 de Janeiro de 1916, página 29. 

As notícias da famosa bailarina e coreógrafa iconoclasta norte-americana, Isadora 

Duncan (1878–1927) – que, para além dos pés também mostrava, com um sucesso mundial, as 

pernas e, algumas vezes o próprio peito – já tinham chegado a Portugal pela pena do crítico 

nascido no Rio de Janeiro (Brasil) e radicado em Lisboa, Manoel Sousa Pinto (1880-1934). E, 



119 
 

dentro de um contexto mais tradicional, as russas Vera Fokina (1886-1958) e Tamara Karsavina 

(1885-1978), de formação académico-clássica e estrelas dos Ballets Russes, também ficaram 

famosas, tal como Isadora, por algumas incursões num certo estilo “helénico” nas suas danças. 

Por volta de 1917 – ano em que a companhia de  Diaghilev visitou Lisboa sem que nenhuma das 

duas artistas famosas atrás mencionadas, então, fizesse parte do seu elenco – já apareceu 

referenciado na imprensa portuguesa o chamado nu artístico, que, por vezes, contemplava a 

nudez integral. 

Sabe-se que nos anos de 1927 e 28 a bailarina Léa Niako fez furor no Coliseu e, no ano 

seguinte, o artista português Bette Henriques, juntamente com a sua partenaire Ivone Barthels, 

apareceu na revista ABC (de 25 Julho 29, p. 3) e no Notícias Ilustrado (de 2 de Agosto de 1931, 

p. 24), com o título “Um bailarino português em Nova Iorque e a sua partenaire” (nu artístico). 

Na verdade, quando a bailarina alemã Ruth Asvin chegou a Lisboa – em 1931 – onde a 

moda dos cabarets literários europeus nunca foi uma realidade, já os loucos “anos 20” estavam 

em declínio. A boémia, o jogo, a prostituição e as drogas (sobretudo a cocaína) que eram 

frequentemente mencionados nas notícias dos jornais da época, serviram de argumentação 

para as autoridades associadas à Ditadura Militar começarem – por volta de 1927 – a encerrar 

os populares clubes nocturnos lisboetas. Quase todos – o Bristol, o Monumental, o Clube dos 

Patos e o velho Maxim’s – se situavam na zona do Coliseu e na área dos Restauradores. O mais 

conhecido e popular seria o Bristol, que foi o primeiro a fechar no ano de 1927. E o último a 

encerrar foi o Maxim’s, em 1933. 

Não havendo, durante décadas, “um verdadeiro mercado para a dança nos teatros de 

Lisboa” (que não eram muitos em quantidade e, praticamente, viviam do espectáculo de 

revista), o primeiro entre eles, inicialmente, “chamado Real e depois Nacional, o S. Carlos, esteve 

encerrado para obras entre 1935 e 1940; e não havendo casas de diversão nocturna com o nível 

artístico a que certas bailarinas de formação clássica aspiravam e estavam habituadas”. 

(Laginha, 2024, p. 77-78). Segundo palavras de Ruth Asvin, é de crer que não havia muito por 

onde escolher. E, no caso particular dos artistas portugueses, esforçavam-se por imitar, o melhor 

que podiam, os estrangeiros que lhes serviam de modelo. 

 

 

 

 

 

 

 



120 
 

A dança na Revista Europa 

 

 

Figuras 6 e 7: Francis Graça, in Europa, Magazine Mensal, número 1, p. 4183. 

 

No número intercalar de Europa, Mário Novais (1899-1967), o autor de muitas das 

imagens que aparecem na revista, por seu turno – com os seus magníficos clichés alvo de 

recentes  exposições em instituições portuguesas –, agigantou a figura de “Florêncio, o bailarino 

português” (conforme legenda na secção de Teatro do número 1 de Europa).  

Francisco Florêncio Graça (1904–1980), como nome artístico de Francis Graça, foi um 

dos pioneiros da dança teatral portuguesa do século XX e aparece em três fotos com os figurinos 

com que, semanas mais tarde, causaria escândalo na sua estreia em Lisboa com o Teatro Novo, 

de António Ferro, no dia 2 de junho de 1925, no "foyer" do Salão Tivoli, adaptado a sala de 

espectáculos. Considerado nesse tempo uma iniciativa arrojada levada a cabo por um grupo de 

intelectuais liderados por Ferro, a ideia de Teatro Novo suscitou alguma polémica nos jornais e 

acaloradas discussões nos "centros literários", tertúlias, cafés e espaços afins. O jovem, e então 

desconhecido, bailarino apareceu em cartaz com o nome de Florêncio e, segundo o texto de um 

discurso de António Ferro na estreia do Grupo de Bailados Portugueses Verde Gaio, no Teatro 

da Trindade, mais tarde em 1940, "Francis foi algumas vezes assobiado e vaiado, não pela sua 

arte, que todos reconheciam, mas pela simples impertinência de pretender seguir, em Portugal 

 
83 Note-se que Francis apareceu vestido (duas vezes) com um fato de inspiração oriental, mas marcadamente 
andrógino, muito ao “estilo” dos utilizados pelos Ballets Russes. Já na foto da direita o estilo do traje remete-nos para 
a tradição grega, mormente para as túnicas bastante vulgarizadas na Europa por Isadora Duncan nos primórdios do 
século XX. 



121 
 

a carreira de bailarino". (Ferro, 1940, programa do Verde Gaio para o Teatro da Trindade em 

Lisboa). 

Seguidamente o artista trabalhou em companhias de revista, durante os anos mil 

novecentos e vinte e mil novecentos e trinta, designadamente no Éden Teatro (1927), no 

Avenida – ao lado da conhecida actriz e bailarina Luisa Satanela – e no Politeama tendo, então, 

interpretado um número de sucesso intitulado "O Fado" (1932). Terá dançado em quase todos 

os teatros de Lisboa e do Porto e em muitos de cidades de província, possivelmente, 

contribuindo bastante para o êxito dos espectáculos em que participou. Na ausência de uma 

companhia profissional no País e de estabelecimentos de ensino de dança com intuitos 

profissionalizantes já em pleno primeiro quartel do século XX, adicionalmente ao facto de que a 

profissão de bailarino, por tradição, era exercida no nosso país quase sempre por artistas 

estrangeiros, uma presença como a de Francis não era comum numa Lisboa em que as 

experiências terpsicoreanas de Almada – escassos meses após a conturbada apresentação dos 

Ballets Russes em Lisboa em 1918 – não foram consequentes e o único teatro lírico existente, o 

S. Carlos só abria esporadicamente para espectáculos isolados e consumidos por um diminuto 

número de indivíduos pertencentes a um alto extracto social. No qual se cruzavam, 

naturalmente, aristocratas saudosos dos tempos de glória – antes da implantação da república 

– e artistas de diversas áreas em busca de novas experiências, tentando acertar o passo por uma 

Europa bem distante em matéria de eventos artísticos. Facilmente se compreende que uma 

figura masculina encarnando o papel de danseur, ainda que como fenómeno citadino e 

especificamente lisboeta, não poderia ter sido bem “aceite” na época. Por tal, poder-se-á inferir 

que uma certa homofobia, desde logo, pairou sobre a figura de Francis, aliás, expectável num 

país sem grandes recursos, fechado e irremediavelmente conservador.  

Tal como foi assinalado, o intrépido artista fez a sua estreia em Lisboa aos 23 anos 

quando era completamente desconhecido e "foi a verdadeira novidade da noite porque nunca 

se tinha apresentado em público" (Almeida apud Santos, 1999, p. 14). Porém, nas aparições 

seguintes, terá sido recebido "com vaias e dichotes amarialvados já que consideravam 

insuportável ver um homem dançar" (Santos, 1999, p. 14). “Depois do traumatizante escândalo 

do Teatro Novo, a conselho da mãe, (Francis) passou uma temporada em Paris”, onde contactou 

com artistas e algumas companhias de dança. Porém, não só não parece ter estudado a fundo a 

técnica mais sólida da época, a de dança académico-clássica, nem se terá interessado pelo 

“music-hall” de alta classe, tão em moda na cidade-luz. De regresso a Lisboa, estreou-se no Éden 

Teatro, em Setembro de 1926, na revista Cabaz de Morangos, com o nome de Francis, num “Nu 

Artístico” (Santos, 1999, p. 17). Para evitar mais melindres, não só começou a usar publicamente 

um nome algo afrancesado como se exibia em palco de mascarilha, o que não era, exactamente, 



122 
 

uma condição artística divorciada de fortes constrangimentos. De seguida o artista trabalhou 

em várias companhias de revista, designadamente no Éden Teatro (1927), no Teatro Avenida – 

ao lado da conhecida actriz e bailarina Luísa Satanela – e no Politeama, tendo, aí, interpretado 

um número de relevo intitulado O fado (1932). A sua primeira parceira de palco terá sido Lubélia 

Stichini (irmã da actriz Ilda Stichini) quando ela tinha apenas 14 anos, e Francis foi aparecendo, 

seguidamente, ao lado de algumas bailarinas e actrizes afamadas na revista, até conhecer Ruth 

Walden84 (1910-1990) em 1931, durante a preparação de revista Ai, ló!, no Teatro Avenida. Com 

ela formaria, durante mais de três décadas, a primeira grande parceria da dança portuguesa.  

A segunda fase da sua carreira de bailarino iniciou-se com a realização de um recital de 

"bailados portugueses" no Teatro Politeama, acompanhado por Ruth Walden com quem 

continuou a dançar regularmente até à fundação do Verde Gaio. A estilização das danças 

portuguesas que Francis – com a colaboração da sua partenaire habitual a partir do início dos 

anos 30, Ruth Walden –, vinha fazendo no teatro de revista, quer em Portugal quer no Brasil, 

começou por servir de base ao reportório do novo grupo, em cujo espectáculo inaugural se 

juntaram mais 12 bailarinos preparados em poucos meses pelo próprio Francis. O recital 

realizou-se no Teatro da Trindade, em 1939, com danças de todas as províncias portuguesas e 

músicas de António Melo e Frederico de Freitas (entre outros compositores).  

Foi primeiro bailarino e coreógrafo principal do Verde Gaio durante seis anos (40-46), 

depois voltou ao teatro de revista, no Parque Mayer em Lisboa, e daí partiu para o Brasil, onde 

permaneceu quase dois anos tendo, então, emparceirado com algumas bailarinas brasileiras 

conhecidas, como Madeleine Rosay. 

Regressado definitivamente a Portugal retomou a sua actividade, como director 

artístico, coreógrafo e primeiro bailarino do Verde Gaio, tendo em 1948 coreografado a sua 

última obra para o grupo, "Nazaré", sobre música de Frederico de Freitas.  

No Verão do ano seguinte apresentou a companhia em Paris, no Théâtre des Champs 

Elysées, tendo Francis, a partir daí, se afastado progressivamente do grupo que, entretanto, 

tomaria um rumo mais "clássico".  

À mingua de trabalho na capital Francis estabeleceu-se no Porto em 1964, a fim de 

leccionar na Academia Parnaso, regressando a Lisboa quatro anos depois para coreografar 

"Encruzilhada" (sobre uma partitura de Joly Braga Santos com cenários e figurinos do pintor 

Artur Casais) para o Grupo Gulbenkian de Bailado, futuro Ballet Gulbenkian, antes de se retirar 

definitivamente da vida artística, já fisicamente debilitado. 

 
84 Nome artístico da bailarina alemã Hildegard Engelmann, nascida em Magdeburgo, na Alemanha Oriental, em 1910. 



123 
 

É de notar que tanto Almada Negreiros como Francis Graça se fizeram fotografar, o 

primeiro sem roupa e o segundo seminú, em datas indeterminadas, conforme se pode 

testemunhar, respectivamente nas páginas 49 e 97, da obra Os Ballets Russes em Portugal, de 

António Laginha, assim como a bailarina e professora Ruth Asvin (1897– 1988) em 1934, com o 

corpo pintado a ouro, na página 75 da obra A Fabulosa Madame Ruth (Editora Caleidoscópio, 

2018) do mesmo autor.   

O segundo e conhecido bailarino português a ter honras de  fotografia na revista Europa 

foi Bette Henriques, também conhecido por Bill Bailey e (muito mais tarde nos Estados Unidos 

da América) Bill Henriques.  

Viriato Cezar Bette Xavier Henriques nascido em Lisboa, presumivelmente a 22 de Março 

de 1897 e falecido em Bensalem (PA - USA) a 12 de Janeiro de 1969, foi um bailarino, professor 

de dança, coreógrafo e actor que deixou o país por volta dos 33 anos e nunca mais pisou solo 

pátrio. 

Uns cinco anos antes da estreiade Francis Graça e umas duas décadas antes do regresso 

a Portugal de outro bailarino português que se apresentou no estrangeiro, Valentim de Barros, 

Viriato nascido em Lisboa, em data incerta, era, nas suas palavras, de ascendêcia “aristocrática” 

e “família burguesa com laços à família real”. 

Viriato terá estudado dança em Inglaterra e na África do Sul antes de se estabelecer em 

Lisboa, onde ensinou danças de salão no Lisboa Ginásio Club (ver foto abaixo). Também fez o 

circuito dos teatros de revista, mas ficou conhecido de mais público, sobretudo, por se 

fotografar com bailarinas estrangeiras seminuas com as quais dançou em Portugal e além 

fronteiras. 

No ano anterior à publicação da Europa, o artista português, com um nome artístico 

inglesado, Bill Bailey, apareceu no Teatro Éden, integrado na Companhia de Sacha Morgowa 

formada por “bailarinas russas, francesas, belgas e austríacas”. Os espectáculos do grupo (cinco) 

forma refrenciados por António Ferro no Diário de Notícias de 28 de Agosto de 1924, e, segundo 

a imprensa da época, os bailarinos Ori Loraine e Bill Bayley permanceram em Lisboa depois da 

companhia abandonar Portugal a caminho da América do Sul – para “integraram o elenco da 

revista seguinte, “Sorte Grande” (Dançaram em Lisboa, 1900-1994, Sasportes, Coelho e Assis, 

Lisboa, p. 31).  

Bette Henriques, antes e  depois, viajou bastante pela Europa, África e  Américas, 

consorciou-se várias vezes com bailarinas estrangeiras e, durante décadas, teve uma vida 

errática por vários países. Estabeleceu-se no “Novo Mundo” e, como artista multifacetado que 

era, enviou dos Estados Unidos da América do Norte fotografias para revistas portuguesas 



124 
 

testemunhando que chegou a coreógrafo de espectáculos em casinos pertencentes ao famoso 

gangster Al Capone. 

Uma vez que não mais regressou a solo pátrio, BiIll Henriques continua sendo uma 

personagem algo lendária e bastante desconhecida de estudiosos e artistas portugueses. 

 

 

Figura 8: Europa. Magazine Mensal, número 2, p. 49. 

 

 
 

Figura 9: Bette Henriques, Lisboa, 1924 - Arquivodo Centro de Dança de Oeiras 

 



125 
 

Deve também mencionar-se, ainda que  à vol d’oiseau e mesmo sem honras de foto na 

Europa,o nome do bailarino Valentim de Barros (1915/6–1986), tristemente célebre por ter tido 

uma vida sempre no “fio da navalha”, particularmente trágica até ao fim dos seus dias e, 

artisticamente, algo inconsequente. Tendo começado a dançar em Portugal (onde foi aluno de 

Ruth Asvin) por volta de 1930 – por conseguinte cinco anos após a publicação de Europa – 

passado uns poucos anos, e após ter participado em alguns espectáculos na capital, partiu para 

o estrangeiro. Dançou em Espanha e, sobretudo, na Alemanha, onde assegurou ter chegado a 

dançar para a elite alemã em “festas nazis” (por volta de 1937). Sabe-se que em 1936 fugiu para 

Espanha e daí para a Alemanha, passando pela França e Itália. Depois de  ter dançado em várias 

cidades alemãs, designadamente no Ballet de Estugarda, regressou a Portugal em finais de 1939. 

No verão do ano seguinte dançou com a sua professora na Exposição do Mundo Português, 

muito possivelmente no mês de Julho. E esse terá sido o seu “canto do cisne” nos palcos. 

Já Bette Henriques, cujas ligações ao mundo da dança portuguesa se situava a um nível 

mais ligado ao entretenimento, designadamente o vaudeville e o cinema, fez um caminho 

inverso, tendo deixado o seu paÍs para trás, com outro tipo de motivações e ambições. Depois 

de correr Mundo acabou por fazer carreira, constituir família e falecer nos Estados Unidos da 

América, encerrando um percurso errático e algo acidentado e deixando uma família com 

linhagem nas artes do palco, designadamente, em casinos. 

É certo que Valentim, praticamente não dançou em terras lusas, e, de regresso a Lisboa, 

a sua sanidade mental caiu a pique, tendo sido internado num hospício (Hospital Psiquiátrico 

Miguel Bombarda) onde viria a morrer depois de mais de quatro décadas de sofrimento e de 

grande miséria mental e social. Já Francis, segundo o seu testemenho, asseverou que os seus 

pais tinham desejado que se tivesse tornado músico profissional, mas a sua vocação para o 

teatro e, sobretudo, para a dança, foi sempre mais forte. Teve aulas de música no Conservatório 

de Lisboa e alguma formação em dança clássica com uma professora russa, também na capital, 

já depois de debutar profissionalmente como bailarino. 

Porém, tal como a maioria dos seus contemporâneos (portugueses) em matéria de 

dança, Francis foi, acima de tudo um autodidacta e a sua ligação inicial ao teatro ligeiro parece 

ter-se revelado de grande importância nos anos vindouros como bailarino mas, sobretudo, na 

qualidade de coreógrafo.  

Bette Henriques, que teve uma esmerada educação em Portugal, Inglaterra e África do 

Sul, encarnava um tipo de artista mais aceite pela sociedade, já que, por um lado, era uma 

espécie de “Fred Astaire português”, exímio nas “danças de salão”, e, por outro, usava os seus 

talentos de galã (através da elegância, sedução e sex appeal) para partilhar o palco com 

mulheres esculturais que vinham do estrangeiro e se apresentavam com pouca ou nenhuma 



126 
 

roupa, para gáudio da população de ambos os sexos que acorria aos locais de diversão. Numa 

sociedade ainda com alguns contornos de ruralidade, Bette Henriques – o “bailarino aristocrata” 

– era audacioso ao apresentar-se ao lado de mulheres semi-nuas colaborando no chamado “nu 

artístico”, para além de ser criativo e empreendedor. Encarnava, assim, a imagem do artista 

cosmopolita com nome estrangeiro e que, para quem não o conhecia, passava como importação 

estrangeira. Quando aparecia nas salas de cinema (nos entre-actos das peças de teatro e nos 

intervalos dos filmes) era fácil imaginar que incendiava a imaginação de homens e mulheres, 

sedentos por experiências visuais e eróticas.               

A trajectória destes três homens que dançaram em Portugal e no estrangeiro, como se 

pode concluir, foi diversa e bastante singular. Muito provavelmente Viriato e Francis ter-se-ão 

conhecido em Lisboa (não se confirmou se chegaram a participar ambos em alguma revista) 

quando estavam no início das respectivas carreiras. Já Valentim era um miúdo quando Bette 

Henriques deixou Portugal em 1929, e provavelmente terá conhecido Francis só em meados dos 

anos 30, tendo fugido de Portugal seis anos depois. A partir de 1940, de volta a Lisboa, pode ter 

contactado com Francis – que se tornara numa estrela à frente do Verde Gaio – mas, 

artisticamente, as suas ligações ter-se-ão mantido apenas com Ruth Asvin que, por sinal, chegou 

a dançar com Francis em alguns recitais em Lisboa, no anos de 1942. 

Tal como atrás se mencionou, ao contrário de Viriato que nunca mais pisou solo pátrio, 

Valentim regressou a definitivamente a Lisboa em 1939 e Francis saiu e voltou a Portugal 

diversas vezes tendo ambos falecido na capital portuguesa, respectivamente em 1980 e 86. 

Francis, Bette e Valentim, cada uma à sua maneira, representaram um pouco dos Anos 

Loucos na Dança em Portugal retratados na revista Europa, num período – que como era hábito 

– se revelou algo tardio relativamente aos movimentos artísticos homónimos na Europa central. 

E, numa época em que o elemento masculino não era particularmente bem visto na Dança, os 

dois primeiros foram um caso de persistência e de sucesso na sua arte.  

Por casualidade, presume-se – mas também poderá ter sido por um certo 

conhecimento85 da directora –, que Europa (num mesmo número) juntou dois dos nomes da 

época mais importantes da dança portuguesa, Francis e Bette, mas nenhuma bailarina lusa. 

Ainda que a revista de Judith Teixeira tivesse como propósito criar algumas pontes – ou mesmo 

atingir alguma “proximidade” – com o universo feminino.  

Apesar de nos anos 1920 a arte da dança ter adquirido uma certa importância na vida 

cotidiana da moderna Lisboa boémia, a vertente teatral era muito centrada nos cabarés e 

 
85 Note-se que Judith Teixera não só vivia no centro da capital (na Av. António Augusto de Aguiar), como frequentava 
os teatros lisboetas e, muito provavelmente, também participava activamente na vida boémia de Lisboa.   



127 
 

teatros de revista alimentados por bailarinas estrangeiras, com predominânia das espanholas, 

de qualidade, por vezes, algo duvidosa. 

Entre 1919 exibiram-se em Lisboa a conhecida Anna Pavlova e a sua trupe (constituída 

por um partenaire, Alexandre Volinine, e um grupo constituído essencialmente por bailarinas 

inglesas) no S. Carlos. Depois um reduzido grupo de bailarinos russos incluídos na programação 

de ópera, também no São Carlos (1923); a bailarina de flamenco espanhola Lolita Astolfi, 86 no 

Teatro São Luiz (também em 1923); a já citada Companhia de  Sacha Morgowa no Éden Teatro 

(1924); um conjunto de variedades no Salão Foz (1924) e um concerto a solo da jovem bailarina 

belga Felyne Verbist, no Teatro São Luiz (também em 1924). 

No ano de 1925 – o da publicação da Europa – os espectáculos mais expressivos de 

dança teatral foram oferecidos por um pequeno grupo de bailarinos da Ópera de Paris, incuídos 

na programação de ópera do Teatro de S. Carlos (início do ano); por Encarnación Lopez, a 

brilhante Argentinita (Buenos Aires, 1898- Nova Iorque, 1945) bailarina, coreógrafa e cantora de 

flamenco, no Teatro São Luiz; pelo grupo de bailarinos ingleses Topsy-Turvi, no Coliseu dos 

Recreios e pelos Bailados Russos Eltzoff, no Éden Teatro, de 11 a 30 de Abril. 

Estes terão sido, pois, os espectáculos de dança de maior gabarito a que Judith Teixeira 

poderá ter assistido nos teatros de Lisboa, para além de incursões no mundo do “vaudeville”. O 

facto de não se registar a presença de bailarinas portuguesas profissionais nas escolhas de Judith 

nas páginas da Europa, não é de estranhar. A tal situação não será alheio do facto de, então, não 

existirem Lisboa uma escola de dança académico-clássica minimamente apetrechada para 

fornecer artistas ao mercado, e as mulheres portuguesas não se exporem em palcos de 

“entretenimento suspeito”. Deste modo, é muito provavel que não houvesse nenhuma bailarina 

portuguesa de gabarito nacional ou internacional na altura em que Judith Teixeira lançou a 

Europa, já que a única que mais tarde aparece em revistas e postais, quase sempre vestida de 

espanhola, é Ivette Beller. Trata-se do nome artístico de Maria Amélia da Fonseca Lebre – tal 

como Judith nascida em Viseu, mas 13 anos mais tarde 87– que terá começado a dançar apenas 

depois do seu divórcio em 1931, tendo, posteriormente, feito carreira em França como actriz.88 

Infelizmente não se encontraram registos que atestem que, em Viseu ou Lisboa, à luz do dia ou 

da noite, ambas se tivessem conhecido pessoalmente. 

 
86O único crítico de dança da época, Manoel de  Sousa Pinto, escreveu na sua obra Danças e Bailados (1924) um longo 
texto dedicado à bailarina espanhola Lolita Astolfi (104-1938)”. 
87Judith Teixeira  e Ivette Beller  (Maria Amélia da Fonseca Lebre) eram ambas naturais da freguesia Ocidental da 
Sé, Viseu, nascidas respectivamente a 25 de Janeiro de 1880 e em dia e mês desconhecidos do ano de 1903. 
88Ao contrário de Bill Bailey, cuja vida no estrangeiro  está minimamente documentada, a trajectória artística de Ivette 
Beller ainda está por traçar. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Santa_Maria_de_Viseu
https://pt.wikipedia.org/wiki/Santa_Maria_de_Viseu
https://pt.wikipedia.org/wiki/Viseu
https://pt.wikipedia.org/wiki/1880


128 
 

Por razões que facilmente se entendem (não fosse a  proximidade geográfica a mais 

forte e óbvia de todas elas) as professoras da época mais conhecidas na capital portuguesa eram 

duas madrilenhas:  Encarnación Fernández (1875-1939)89, no ensino público, o Conservatório 

Nacional, e Madame Britton (1880-1964?), no ensino privado, que se dedicavam, 

prioritariamente, à “educação artística” de meninas da alta sociedade. 

Carmen Pombo conhecida no meio cultural lisboeta como Madame Britton – nome 

artítico que adoptou ao inglesar o nome do seu marido António Júlio de Brito – foi uma 

coreógrafa e pedagoga de cultura física feminina, ensinado uma mistura de ginástica rítmica, 

dança espanhola e bailado clássico, tendo desenvolvido a sua atividade em Joanesburgo e, 

quiçá, Londres, até abrir em Lisboa uma escola de dança na Av. António Augusto de Aguiar em 

1924 (perto do palacete de Judith) à qual chamou Escola da Arte de Representar. Durante quatro 

décadas ensinou raparigas das classes privilegiadas de Lisboa e arredores, tendo sido professora 

das filhas dos Condes de Barcelona, então refugiados no Estoril. No seu fantasioso livro de 

memórias, intitulado Páginas da Minha Vida , numa edição de autor impressa nas Oficinas 

Gráficas de Bertrand (Irmãos), provavelmente em 1964, Madame Britton sintetiza num 

parágrafo a realidade da sua vida: 

 

Eis portanto esta mulher, senhora de esmerada educação, que almejando 
romper o lugar subalterno do casamento com um "herói" da nação foi capaz 
de enfrentar a rutura matrimonial, para dançar no contexto claustrofóbico de 
uma sociedade de homens em que só a ditadura política lhe parecia viável 
(Britton, 1964, p. 70). 

 

A ascensão da “notariedade” e “qualidade” da dança em terras lusas, de algum modo, 

também se deveu ao entusiasmo e aos trabalhos académicos do luso-brasileiro Manoel de Sousa 

Pinto, que em 1914 publicou Magas e Histriões (Livrarias Aillaud e Bertrand, Paris, Lisboa e Rio 

de Janeiro) e, dez anos depois, Danças e Bailados (edições Portugália). 

Voltando à revista Europa, Judith Teixeira, por assim dizer, selecionava para as suas 

publicações  textos e imagens de autores que ela considerava importantes, na altura, e que 

conseguiam transmitir uma vanguarda progressista e o “espírito europeu” muito em voga nos 

anos 1920 numa tentativa de “se contrapor à sociedade burguesa tradicional, que ela via como 

atrasada para o desenvolvimento de Portugal” (Silva, 2021, p. 360).  

Para completar a galeria de artistas da dança selecionados por Judith, para além dos 

mencionados, contabilizam-se duas estrelas da dança internacionais de primeira grandeza: Anna 

 
89 Encarnación Fernández foi a professora de dança contratada em 1913 para a (nova) Escola de Arte de Representar 
(no Conservatório Nacional em Lisboa), cargo que ocupou até à sua morte. 



129 
 

Pavlova, abraçada a Charlie Chaplin – ver foto em baixo – e Ruth Page (numa pose de cena), para 

além de fotos de dois casais (os bailarinos exóticos Edmonde Guy e Ernest von Durer e no tango 

argentino o famoso actor-bailarino Rudolfo Valentino90 – criador dos Quatro Cavaleiros do 

Apocalise (filme) – tendo com partenaire uma bailarina não identificada. 

A ulitima foto do conjunto reporta-se à já assinalada exuberante e glamourosa bailarina 

exótica, Edmonde Guy. 

 

 
 

Figura 10: A foto acima – publicada na  Europa. Magazine Mensal, número 2, p. 49 - consubstancia duas 
prersumíveis “paixões” de Judith Teixeira, o cinema e a dança, nas pessoas de dois dos maiores vultos das artes do 

século XX: Chaplin e Pavlova. 

 

Anna Pavlova (à direita na foto) foi uma bailarina formada na escola imperial russa e 

estrela do Teatro Mariinski de S. Petersburgo, que esteve incluída na temporada inaugural dos 

Ballets Russes, em 1909, em Paris, o que lhe abriu ainda maisas portas da fama. Pavlova 

 
90 Rudolfo Valentino (1895-1926), mais conhecido no mundo do cinema do que, propriamente, no universo da dança, 
era uma estrela italiana que fez furor em Hollywwod. 



130 
 

desligou-se, primeiro do Mariinski e depois da companhia de Diaghilev, para criar a sua própria 

trupe. Com ela viajou por todo o mundo, levando a dança clássica a lugares onde as pessoas 

nunca tinham, sequer, assitido a um espectáculo desse tipo. A sua interpretação do solo A Morte 

do Cisne, criado para si por Mikhail Fokine em 1907, ficou como um marco de interpretação e 

do movimento expressivo que o bailado clássico pode oferecer. A vinda a Portugal da companhia 

de Anna Pavlova, em 1919, surgiu após uma digressão aos Estados Unidos, durante os anos da 

guerra. O conjunto era formado maioritariamente por bailarinas inglesas, mas contava também 

com algun elementos russos que haviam integrado os Ballets Russes. Segundo a imprensa da 

época “Excedeu toda a nossa expectativa a apresentação da companhia de bailes da genial 

artista Anna Pavlova, que anteontem se estreou no São Carlos”.91 

 

 
Figura 11: Europa. Magazine Mensal, número 1, p. 40. 

 

 
Estranhamente Judith foi buscar uma foto de Ruth Page (1899-1991), rotulando 

erroneamente de inglesa uma artista norte-americana que nasceu em Indianápolis e faleceu em 

Chicago. Ruth começou a dançar no grupo de Anna Pavlova em 1918, durante uma digressão 

pela América do Sul. Posteriormente dançou em Chicago e em Londres, em 1920. Tanto quanto 

se sabe, no ano intermédio, não se terá apresentado em Lisboa, uma vez que na obra Teatro de 

 
91 Informação contida em O Século, de 22 de Novembro de 1919. 



131 
 

São Carlos, Dois Séculos de História, publicado em 1999, por um antigo director do mais famoso 

teatro português, Mário Moreau, o seu nome não aparece listado no elenco da companhia Anna 

Pavlowa e o seu Ballet Russo. Na temorada de 1923-24, Ruth foi a bailarina principal da Music 

Box Revue e, em 1925, integrou os Ballets Russes. Após uma segunda digressão pela América do 

Sul, entrou para o Metropolitan Opera Ballet, de Nova Iorque, tendo permanecido na companhia 

de 1926 a 1928. Entre 1929 e 1933 foi primeira bailarina e professora de bailado na Ópera de 

Verão de Chicago, para a qual criou suas primeiras coreografias. Depois de trabalhar com o 

famoso bailarino alemão Harald Kreutzberg (entre 1932 e 1934) tornou-se primeira bailarina e 

professora de Ballet da Ópera de Chicago (1934-1937). No ano de 1938, Page fundou a Page 

Stone Ballet Company, com Bentley Stone, com a qual realizou inúmeras viagens, incluindo uma 

a Paris em 1950. Nos anos seguintes Ruth trabalhou na Chicago Lyric Opera e no seu Chicago 

Ballet, para o qual concebeu várias coreografias, tendo ficado conhecida como a “mãe” do 

bailado em Chicago e, por isso, considerada uma das mais famosas obreiras da dança norte-

americana. 

 

 
Figura 12: Europa. Magazine Mensal, número 1, p. 47. 

 
 



132 
 

 
Figura 13: Europa. Magazine Mensal, número 1, p. 41. 

Rudolfo Valentino, o ídolo do tango que consusbstanciava na sua trajectória artística o cinema e dança. 

 

 

Figura 14: Europa. Magazine Mensal, número 1. 

 



133 
 

O segundo número do magazine (maio de 1925) começava por destacar na primeira 

página um retrato com a seguinte legenda: “Lya de Patty uma das mais belas actrizes do 

cinema”. Trata-se de uma foto algo “desgarrada” – seguida de um poema de  Boris H. Knitcha , 

A morte de Arlequim. Este número intermédio deu particular destaque à Sétima Arte, 

aparecendo a dança como correlativo às artes fílmicas, ao teatro e ao entretenimento em geral.  

Para além do texto já referenciado, “O nu no cinema”, as escolhas fotográficas de Judith 

Teixeira recairam em duas bailarinas, hoje, praticamente desconhecidas: Mado Menty e 

Ruskaya. 

 

 
Figura 15: Mado Menty, bailarina exótica da Ópera Cómica de Paris 

Europa. Magazine Mensal, número 2, p. 47. 

 

 

Figura 16: A bailarina Ruskaya, do Teatro d’ Arte de Roma. 
Europa. Magazine Mensal, número 2, p. 47. 



134 
 

 

Na última edição de Europa o decréscimo do interesse pela dança é visível já que apenas 

aparecem duas artistas espanholas do canto, sendo que uma é de La Goya, uma“tonadillera” 

(cantora de “tonadillas”)92 e outra de mais duas cantoras (“cupletistas”), Laura e  Victoria 

Pinillos. 

 

 
Figura 17: La Goya93, interessante “tonadillera” 

Europa. Magazine Mensal, número 3. 

 
 

 
92 “Tonadilla e cuplé eram um género musical ligeiro e popular tipicamente esapnhol que podiam ou  não juntar 
também alguma dança”. 
93Aurora Purificación Mañanós Jauffret (1891-1950) conhecida, por La Goya. 
 



135 
 

 
Figura 18: Laura e  Victoria Pinillos, duas das mais belas artistas do couplé 

Europa, Magazine Mensal, número 3, p. 51. 
 
 

 

Figura 19: Europa, Magazine Mensal, número 3. 

 

Como epílogo do pequeno nicho de dança nas páginas do magazine, surge um fait divers 

algo inusitado: um chiché em que uma mulher (bailarina ?) aparece a ser pintada nas costas, 

sem movimento nem particular interesse visual. O que, em certos aspectos, leva a concluir que 



136 
 

a ideia de dança/ movimento era um conceito algo ambíguo em termos de fotografia para a 

escritora da “carne nua”. 

 

A dança na poesia de Judith Teixeira 

 

Nas referências esparsas à arte de dançar na obra poética de Judith Teixeira poderá 

detectar-se, ainda que em subtexto, a magia do encanto, da sedução e do desejo. Não sem que 

a autora, por vezes, até acrescente alguns laivos de  movimento à sua poesia. 

No poema “A Cor dos Sonhos” encontramos a dança não apenas como mote para uma 

intenção voyeur, mas também uma actividade de cariz exibicionista: 

 

Só ontem surpreendi  
a cor dos sons. 
Enquanto eu dançava, 
leve, grácil, turbada e radiosa,  
na tua face gloriosa  
acendiam -se flamas dos mais vivos tons. (Teixeira, 2015, p. 143) 

 

O cenário propicio à liberação dos desejos advém com uma música com “notas tão 

ardentes / ardentes como flavas abelhas”. Assim, a dança serve um propósito e pode traduzir-

se como uma espécie de representação da liberdade feminina. Ao notar o desejo que despertou, 

a mulher que dança deixa-se envolver na atmosfera do flirt e da consumação carnal dos 

enamorados, encontro fomentado pela dança que serviu de mote para a percepção do 

despertar erótico: “da minha alcova,  /  as minhas mãos trémulas e nuas, / perdidamente presas 

às tuas … / luarentas e alongadas” (Teixeira, 2015, p. 144). 

Outro poema emblemático na poesia de Judith Teixeira, com a indicação que foi escrito 

em Sevilha em 1922, e que foi publicado no ano seguinte na obra Decadência, intitula-se “A 

Cigana”. Tal confirma uma viagem da autora a Espanha e a visita ao típico bairro sevilhano de 

Triana, onde as ciganas “nascem à mil”.94 Assim, de uma experiência empírica e ardente surge 

esse poema que descreve uma mulher com olhar e boca de felino e que na “cinta esguia e alta”, 

possui “gestos coleantes” e “ondulações provocantes / dançando à luz da ribalta” (Teixeira, 

2015, p. 57), impelindo desejo e curiosidade, essa “estranha bizarria”, em saber mais sobre a 

vida dessa cigana que lhe conta o destino trágico em sua vida: 

 

 
94 Expressão utilizada pela autora no poema mencionado, “A Cigana”, acentuando a forte presença da raça calé em 
Triana. 
 



137 
 

 

Numa noite de tormenta,  
mais sombrio, o olhar bistrado,  
contou-me a história cruenta  
do seu ser destrambelhado.  
 
O desejo, o mau intento,  
por certo loiro arlequim,  
pervertido adolescente…  
– e da sua posse enfim (Teixeira, 2015, p. 57). 

 

É, pois, através da dança que a autora tentou despertar a curiosidade em conhecer a 

vida dessa mulher, e mostrar que lhe cobiça o desejo. O eu lírico compadece-se dessa “anomalia 

brutal / desse amor tão singular”, desejando que os dentes felinos dessa mulher gravem no seu 

corpo, numa relação vampiresca, a consumação carnal que lhe desperta horrores e tremores: 

 

Tremem meus nervos doentes…  
Não repelem a visão,  
sentindo os agudos dentes 
virem morder-me inclementes,  
numa infernal perversão! (Teixeira, 2015, p. 58). 

 

Noutro poema intitulado “A Mulher do Vestido Encarnado”, a autora refere uma 

prostituta que recebe prata (dinheiro ignóbil) em noites de  música e farra: “Ameigam teu corpo 

airoso requebros sensuais,” revelando que o seu corpo é vendido a prata suja em noites de 

guitarrada.  

Nesse sentido, observa-se que na escrita poética de Judith Teixeira a cigana, a bailarina 

clássica e a prostituta têm em comum um mesmo traço: “vestidas de vermelho, traduzem a ideia 

de sedução feminina via atração física entre quem observa e quem expõe o próprio corpo, tal 

uma Salomé sedutora.” (Silva, 2022, p. 7). 

Já em “O Tango”, a poetisa recorre a uma dança muito popularizada nos salões e clubes 

lisboetas na década de 1920, para apresentar um sujeito poético que observa um casal que 

“enlaçados fortemente / deslizam pela sala, / Ele sorri, ela não fala”. Observa-se os “peitos 

unidos”, os “requebros sensuais”, afirmando que através da dança se percebe alguma falta de 

sintonia entre o casal: “Os corpos e os sentidos/ nos movimentos desiguais – / ela enrolava-se 

toda nos vestidos!” (Teixeira, 2015, p. 227). E apesar das bocas que se recortam num beijo, 

quando a “orquestra emudece”, ela “tem o ar frio e recatado /de quem não entendeu / aquilo 

que prometeu” (Teixeira, 2015, p. 227), deixando a entender um certo estado de apatia (ou 

negação) durante ao cto de dançar.  



138 
 

O tango serve, assim, para representar uma situação porventura trágica de um casal no 

qual apenas o homem se mostra enamorado. Por fim, refira-se que Cláudia Pazos Alonso associa  

 

O Tango a um dado biográfico importante de um escritor espanhol que 
conheceria Judith Teixeira e que talvez a tivesse influenciado na escrita desse 
poema, que foi escrito no Estoril, onde Judith Teixeira com frequência ia 
passar férias. A chamada Linha do Estoril ainda hoje é uma espécie de 
subúrbio lisboeta chique, considerado uma espécie de Riviera portuguesa. 
Isso porque Gomes de la Serna e a sua companheira, a escritora espanhola 
Carmen de Burgos, tinham ali uma casa. O tema argentino contribui ainda 
mais para a probabilidade desta hipótese (Alonso, 2015, p. 210). 

 

Também as danças populares associada às festas do mês de junho aparecem nos versos 

judithianos. Em “S. João” pode ler-se: “Noite de festa. Belas raparigas / dançam de roda. Mastros 

enfeitados / balões, multidão, cor, luz e cantigas / E os pares rodopiam enlaçados.” (Teixeira, 

2015, p. 230). Esses versos datam de 1922 e aparecem com uma dedicatória, que foi rasurada 

no caderno Versos, que refere: “Quadro regional do artista algarvio Carlos Porfírio”,95 

importante artista que representou na sua obra alguns traços culturais portugueses.   

 

Considerações finais 

Passados cem anos da publicação de Europa – Magazine Mensal (Abril, Maio e Junho de 

1925), verifica-se que a dança representava uma forte componente na vida de certas pessoas 

que viveram os emblemáticos Anos Vinte, expressando uma maneira de ver a vida, acelerada e 

libertária, que tinha o entretenimento como uma espécie de urgência e paliativo.  

Em resumo, tratava-se de uma sociedade burguesa que queria refazer-se dos anos 

difíceis da Primeira Guerra Mundial, “não fossem os dias esvanecer-se em novos conflitos, 

corporizavam-se nos salões e clubes e cabarets, ao ritmo de banjos, baterias, pianos, trompetes 

e saxofones, que produziam entusiásticas e sincopadas ondulações do corpo” (Magalhães, 2021, 

p. 202).  

Poder-se-á afirmar, grosso modo, que na obra de Judith Teixeira a dança aparece 

frequentemente como desencadeadora de uma voyeur a cobiçar um corpo de um sujeito 

feminino a bailar, e de como ela representa a própria corporificação do ideal de beleza. Já que 

são sobretudo mulheres esguias e erotizadas, comparadas a felinos, ao estilo garçonne, com a 

natural sensualidade dos que dançam, seduzem e interpelam o seu próprio tempo. 

 
95 Lembremo-nos que há poema do caderno, “Porquê”, dedicado a Carlos Filipe Porfírio (1895-1970), embora a 
dedicatória «ao grande artista e meu devotado amigo Carlos Filipe Porfírio» tivesse sido posteriormente retirada da 
versão publicada. Esse amigo da poetisa – director e fundador do famoso Portugal Futurista - fez a ilustração utilizada 
na capa da sua obra de estreia, Decadência, em 1923 e um desenho (retrato) da autora na Ilustração Portuguesa 
publicado a 10 de fevereiro de 1923. 
 



139 
 

Uma questão pertinente deve colocar-se ainda e relativamente à origem das imagens 

que, muito provavelmente, a revista não terá pago na totalidade, como, a determinada altura 

começou a ser obrigatório, uma vez que os fotógrafos terão começado a cobrar direitos autorais. 

Terão sido as imagens disponíveis dos artistas – da dança, teatro e  cinema – livres para 

publicação que moldaram certas páginas da revista Europa, ou, pelo contrário, Judith tinha 

ideias definidas quanto aos artistas que acabou por incluir na páginas da sua revista? Tal é 

bastante difícil de concluir mas, pela análise do binómio palavra-imagem, a escritora convocava 

indiscriminadamente a dança teatral (combailarinos profissionais) e a dança social, sem se 

entender, actualmente, nem os critérios nem o tipo de hierarquia utilizados. Pelo que, tudo leva 

a crer que as suas opções se situavam num nível de um modernismo – o dela – e de uma 

ambiguidade, a qual nos leva a advinhar os seus limitados “conhecimentos” de dança.     

Apesar da inclusão de vários textos sobre cinema, teatro, literatura, artes plásticas, 

ciência e desenvolvimento tecnológico que dominaram as páginas das publicações, a directora 

e editora, apelando à imagem fotográfica, deu uma real importância à arte da dança pondo em 

destaque artistas que ela acreditava serem, na época, grandes referências no universo do 

bailado e do vaudeville.  

 

Referências  
 
ALONSO, Cláudia Pazos. Judith Teixeira: um caso modernista insólito. In: TEIXEIRA, Judith. Poesia 
e Prosa. Org. e estudos introdutórios de Cláudia Pazos Alonso e Fabio Mario da Silva. Lisboa: 
Dom Quixote, 2015, p. 21-38. 
 
ALONSO, Cláudia Pazos. Um caderno com poemas inéditos de Judith Teixeira: apresentação e 
conclusões preliminares. In: TEXEIRA, Judith. Poesia e Prosa. Org. e estudos introdutórios de 
Cláudia Pazos Alonso e Fabio Mario da Silva. Lisboa: Dom Quixote, 2015b, p. 205-214. 
 
BAPTISTA, Paulo Ribeiro. Ousadia e nudez. In: VAZ, Cecília; NASCIMENTO, Mário; FERNANDES, 
Paulo Almeida (coord.).  Os loucos anos 20 em Lisboa. The Roaring Twenties in Lisbon. Lisboa: 
Museu de Lisboa, 2022, p. 107-110. 
 
BONADIO. Maria Claudia. Moda e sociabilidade. Mulheres e consumo na São Paulo dos anos 
1920. São Paulo: Editora Senac São Paulo, 2007. 
 
BRITTON, Madame. Páginas da Minha Vida. Lisboa: Oficinas Gráficas de Bertrand (Irmãos), 
1964. 
 
COELHO, Helena; SASPORTES, José; ASSIS, Maria (org.). Dançaram em Lisboa, 1900-1994. 
Lisboa: L94, Capital Europeia da Cultura, 1994. 
 
CUROPOS, Fernando. António Botto e Fernando Pessoa nas ruas de trás. In: BASTOS, Margarida 
Almeida; RIBEIRO, Nuno (coord.). António Botto & Fernando Pessoa: Poéticas em diálogo. 
Lisboa: Biblioteca Nacional de Portugal, 2021, p. 55-73. 



140 
 

 
KLOBUCKA, Anna. Europa. In: MARQUES, Ricardo (ed.). Revistas. Modern!smo – Arquivo Virtual 
da Geração de Orpheu. Lisboa: Universidade Nova de Lisboa, IELT-FCSH, [s. d.]. Disponível em: 
https://modernismo.pt/index.php/europa. Acesso em 21 maio 2025. 
 
LEAL, Raul. Sodoma Divinizada. org. Aníbal Fernandes. Lisboa: Hiena Editora, 1989. 
 
LAGINHA, António.A fabulosa Madame Ruth.1. ed. Lisboa: Caleidoscópio, 2018.  
 
LAGINHA, António. História do Bailado em Portugal. Lisboa: Edições CTT. 2020 
 
LAGINHA, António. Memória da Saudade – O percurso e identidade artística do Ballet 
Gulbenkian como estrutura de referência na dança portuguesa(1961-2005). 2014. 756 f. Tese 
(Doutorado em Estudos Artísticos) – Faculdade de Letras, Universidade de Coimbra, Coimbra, 
2014.  
 
LAGINHA, António. Os Ballets Russes em Portugal. Lisboa: Centro de Dança de Oeiras, 2024. 
 
MAGALHÃES, Paula Gomes. Os Loucos anos 20. Diário da Lisboa Boémia. Lisboa: Planeta, 2021. 
 
MARQUES, Oliveira. Breve História de Portugal. Lisboa: Editorial Presença, 2003. 
 
MOREAU, Mário. O Teatro de S. Carlos: dois séculos de história. 2 vols. Lisboa: Hugin, 1999. 
 
NEGREIROS, Almada. Os bailados russos em Lisboa. Manifesto. Lisboa: [s. n.], 2017.  
 
PINTO, Manoel de Sousa. Danças e Bailados.Lisboa: Portugália Editora, 1924. 
 
PINTO, Manoel de Sousa. Magas e Histriões.Rio de Janeiro, Lisboa e Paris: Bertrand, 1914. 
 
SILVA, Fabio Mario da. A figura da mulher de vermelho. Uma leitura do poema ‘A Mulher do 
Vestido Encarnado’, de Judith Teixeira. In: Atlante. Revue détudes romanes. n. 16. Lille: 
Université de Lille, p. 1-10, 2022. Disponível em: http://journals.openedition.org/atlante/18735. 
Acesso em 23 dez 2024. 
 
SILVA, Fabio Mario da. Reflexões sobre Europa. Magazine mensal, dirigida e editada por Judith 
Teixeira. In: Revista dos Centro de Estudos Portugueses. Belo Horizonte, v. 44. n. 72, p. 12-40, 
2024. Disponível em: https://doi.org/10.17851/2359-0076.44.72.%p. Acesso em 14 jan 2025. 
 
SILVA, Fabio Mario da. Judith Teixeira e o cinema. In: JUNQUEIRA, Renata Soares; CUNHA, Paulo 
(org.). Mulheres nos cinemas e audiovisuais: paralelos Brasil-Portugal. São Paulo: Todas as 
Musas, 2024b, p. 213-234. 
 
SILVA, Fabio Mario da. TEIXEIRA, Judith. In: BALTAZAR, Isabel; CUNHA, Alice; LOUSADA, Isabel. 
Dicionário As Mulheres e a Unidade Europeia. Lisboa: Assembleia da República, 2021, p. 359- 
361. 
 
TEIXEIRA, Judith (dir. e ed.). Revista Europa: magazine mensal. Número 1, abril. Lisboa: 
tipografia de “O Sport de Lisboa”, 1925. Disponível em: 
https://modernismo.pt/index.php/component/fabrik/details/28/108?Itemid=987. Acesso em 3 
dez 2024. 
 

https://modernismo.pt/index.php/europa
http://journals.openedition.org/atlante/18735
https://doi.org/10.17851/2359-0076.44.72.%25p
https://modernismo.pt/index.php/component/fabrik/details/28/108?Itemid=987


141 
 

TEIXEIRA, Judith (dir. e ed.). Revista Europa: magazine mensal. Número 2, maio. Lisboa: [s. n.], 
1925. Disponível 
em:https://modernismo.pt/index.php/component/fabrik/details/28/109?Itemid=987. Acesso 
em 3 dez 2024. 
 
TEIXEIRA, Judith (dir. e ed.). Revista Europa: magazine mensal. Número 3, junho. Lisboa: [s. n.], 
1925. Disponível em: https://modernismo.pt/images/revistas/pdf/europa-3-web.pdf. Acesso 
em 3 dez 2024. 
 
TEXEIRA, Judith. Poesia e Prosa. Org. e estudos introdutórios de Cláudia Pazos Alonso e Fabio 
Mario da Silva. Lisboa: Dom Quixote, 2015. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

https://modernismo.pt/index.php/component/fabrik/details/28/109?Itemid=987
https://modernismo.pt/images/revistas/pdf/europa-3-web.pdf


142 
 

 
NEGROMONTE, Gabrielly Késsia de Brito. A condição feminina a partir 
de uma personagem anônima no conto “Incógnita”, de Júlia Lopes de 
Almeida. Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 142-153. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.142153 

 
 

A CONDIÇÃO FEMININA A PARTIR DE UMA PERSONAGEM ANÔNIMA NO CONTO 
“INCÓGNITA”, DE JÚLIA LOPES DE ALMEIDA 

 
THE FEMALE CONDITION FROM AN ANONYMOUS CHARACTER IN THE SHORT STORY 

“INCÓGNITA”, BY JÚLIA LOPES DE ALMEIDA 
 

Gabrielly Késsia de Brito Negromonte96 
Universidade Federal Rural de Pernambuco - UFRPE 

 

RESUMO: Apesar de ter pertencido a uma família abastada e de ter desempenhado exemplarmente o 
papel de mãe e esposa, Júlia Lopes de Almeida não se limitou a representar personagens femininas 
burguesas em suas obras. Retratou também, sob um ponto de vista sutilmente questionador, a condição 
social da variedade de mulheres existentes na sociedade brasileira do entresséculos. O conto “Incógnita” 
ilustra tal aspecto; presumimos que sua protagonista, uma mulher desconhecida que se suicidou no mar, 
seja uma prostituta ou uma mulher excluída socialmente por outros motivos. Tendo isso em vista, nosso 
objetivo é investigar a perspectiva da autora quanto ao lugar social da prostituta ou mulheres 
desfavorecidas, examinando também as contradições da sociedade patriarcal desnudadas, de forma 
tênue, pela escritora na narrativa. Este trabalho se alinha com a Ginocrítica e nas nossas discussões, 
embasamo-nos em Del Priore (2020), Beauvoir (1967), entre outras. As reflexões desenvolvidas, através 
de interpretações dos implícitos, nos permitiram observar um olhar atento e sensível da literata para a 
situação de vida dessas mulheres marginalizadas, além de uma percepção aguçada das contradições de 
uma sociedade baseada em fundamentos patriarcais misóginos. 
Palavras-chave: Júlia Lopes de Almeida; conto; Incógnita; mulher marginalizada. 

 
 

 
96 Mestra em Estudos da Linguagem (UFRPE); título obtido em janeiro de 2025; e-mail: 

gabrielly.negromonte@ufrpe.br.  

mailto:gabrielly.negromonte@ufrpe.br


143 
 

ABSTRACT: Although she belonged to a wealthy family and fulfilled the roles of wife and mother in an 
exemplary way, Júlia Lopes de Almeida did not confine her literary work to bourgeois female characters. 
She also portrayed, through a subtly critical lens, the social condition of a range of women present in 
Brazilian society at the turn of the century. The short story “Incógnita” exemplifies this aspect; we 
presume its protagonist — an unknown woman who died by suicide in the sea — to be a prostitute. In 
light of this, our objective is to investigate the author's perspective on the social status of the prostitute, 
while also examining the contradictions of the patriarchal society subtly exposed in the narrative. This 
study is aligned with Gynocriticism and draws on the works of Del Priore (2020), Beauvoir (1967), among 
others. Through interpretation of textual implicits, our reflections revealed the writer’s attentive and 
sensitive gaze toward the lives of these marginalized women, as well as her sharp awareness of the 
contradictions inherent in a patriarchal and misogynistic society. 
Keywords: Júlia Lopes de Almeida; short story; Incógnita; marginalized woman.  

 

Introdução 
 

Júlia Lopes de Almeida foi uma escritora carioca, nascida no ano de 1862. Viveu até 1934 

e foi casada, desde os 25 anos de idade, com o poeta português Filinto de Almeida, com quem 

teve seis filhos, dos quais apenas quatro sobreviveram. Ela conviveu desde cedo com figuras 

notórias do meio artístico, graças a reuniões sociais em casa de seu pai. Participou ativamente 

do universo intelectual de sua época e publicou largamente suas obras, tornando-se uma 

escritora de destaque entre fins do século XIX e começo do XX.  

Ressalvamos que tal conquista deveu-se às estratégias adotadas em suas obras, que 

consistia em buscar uma conciliação entre tradição e vanguarda; ou seja, “[...] soube balancear 

seus escritos entre o que era desejável para uma mulher e o que desviava do quadro normativo 

feminino” (Negromonte, 2024, p. 65). Além disso, habilmente camuflava críticas sociais em seu 

discurso ficcional. Utilizando tais artifícios, por conseguinte, não se indispôs com a crítica 

literária da altura, a qual não via com bons olhos mulheres se ocupando do ofício literário, já 

que, de acordo com o senso comum misógino da sociedade oitocentista, a mulher era a Senhora 

do Lar, cabendo-lhe, como tal, o ambiente doméstico, os afazeres da casa e os cuidados com 

marido e filhos.  

Quando escrevesse, seria louvável abordar sobre tais tarefas da vida privada ou praticar 

uma escrita sentimental, carregada de emotividade, uma vez que o discurso médico e 

cientificista assegurava preponderar no “sexo frágil” as faculdades afetivas, enquanto as 

racionais, as intelectuais, eram, por natureza, premissa dos homens. Em vista dessas e de 

diversas outras questões relacionadas à desigualdade histórica entre os sexos, não foi fácil, para 

nossas literatas do século XIX, adentrarem e se manterem no campo jornalístico-literário. Até 

hoje, muitas seguem invisibilizadas na historiografia literária nacional, relegadas ao 

esquecimento ou a um lugar secundário, inferior. Mas a crítica literária feminista tem buscado 

resgatá-las do ostracismo, trazendo à luz seus nomes, suas histórias, suas obras.  

Retomando nossa breve apresentação da autora, Dona Júlia escreveu variados gêneros, 



144 
 

como crônicas, romances, contos, novelas, artigos jornalísticos, peças teatrais. Alguns aspectos 

merecem atenção acerca de sua postura político-ideológica: a defesa de princípios feministas, 

da abolição da escravidão e de ideais republicanos. Fato curioso de sua vida – e que evidencia o 

preconceito de gênero no meio literário de então – é que ela frequentou os encontros de 

discussões para a fundação da Academia Brasileira de Letras, a ABL, contudo, não foi designada 

a ocupar nenhuma das cadeiras na instituição, sendo substituída por seu marido, Filinto de 

Almeida. Tal acontecimento pode ser compreendido como um modo de recompensar a autora 

por tamanha injustiça e o próprio cônjuge, em uma entrevista, à época, asseverou que a esposa 

é quem deveria estar no seu lugar e não ele.  

As narrativas de Júlia Lopes costumam ser protagonizadas por mulheres as quais, não 

raras vezes, fogem, em alguma medida, do padrão feminino oitocentista. Em seu livro de contos 

Ânsia eterna (publicado pela primeira vez em 1903), retrata diversas mulheres brasileiras – 

burguesa, “cabocla”, pobre, camponesa, jovem, idosa, entre outras –, por meio das quais se 

pode vislumbrar a condição feminina do período. No conto a ser analisado neste estudo, embora 

não seja revelada em nenhum momento a identidade da personagem feminina perscrutada pelo 

protagonista, subtende-se que se trata de uma prostituta, como veremos na próxima seção. A 

ficcionista, portanto, dá visibilidade não só às mulheres brancas e de alta classe social, abrange 

também as dos extratos sociais inferiores e marginalizadas, pouco representadas na literatura 

de então. 

Em vista disso, nosso objetivo principal é compreender, a partir do conto “Incógnita”, 

presente na coletânea Ânsia eterna (2020), a perspectiva de Júlia Lopes de Almeida quanto ao 

lugar social da prostituta, em sua época, bem como apontar as contradições da sociedade 

patriarcal sutilmente desnudadas pela escritora na narrativa. Para isso, analisamos o olhar 

atento, sensível e perspicaz que ela lança para essas mulheres na sua ficção, buscando 

interpretar implícitos textuais e apreendê-los como questionamentos e críticas tácitos à 

sociedade de então. Para apoiar nossas discussões, dialogamos com autoras como Del Priore 

(2020) e Beauvoir (1967). Este trabalho orienta-se pela crítica literária feminista, mais 

especificamente a Ginocrítica – termo utilizado por Elaine Showalter (1985) para designar a 

segunda fase dessa vertente da crítica literária –, voltando-nos para o enfoque político-cultural. 

Nessa perspectiva, buscamos investigar a narrativa selecionada observando questões 

relacionadas ao contexto histórico em que foi publicada. 

 

1. Incógnita: a personagem desconhecida ou os paradoxos da sociedade? 

 



145 
 

O conto inicia com duas personagens masculinas num necrotério, observando um 

cadáver de mulher que se suicidou por afogamento no mar. Um deles afirma tê-la conhecido de 

vista, diante do questionamento do outro, que não a conhecia e que fica, ao longo de toda a 

narrativa, impressionado com aquela visão da morta na mesa de mármore do necrotério. Este 

é quem é observado pelo narrador, pois se incomoda com aquele fato, com aquela imagem, 

demonstrando-se constantemente inquieto ao perscrutar em seus pensamentos sobre a 

identidade da mulher – a qual não foi reclamada por ninguém, conforme descobre, admirado e 

perturbado, ao retornar ao necrotério, na volta para casa –, bem como as possíveis causas que 

a levaram ao suicídio. Ao fim, quando chega em sua casa e revela o acontecido e sua dolorosa 

impressão para a esposa e a filha pequena, elas também ficam comovidas; a primeira chora e a 

segunda pergunta à mãe se ela lhe fará rezar pela afogada, antes de dormir. É desse modo que 

a trama acaba.  

Como se nota, não há revelações quanto a identidade da mulher, nada se sabe das suas 

origens ou da sua vida. Do início ao fim da história, sua identidade permanece anônima. Vale 

pontuar que as discussões deste artigo são baseadas em interpretações do não dito, do que 

pode estar nas entrelinhas da tessitura textual, das intencionalidades subjacentes ao texto, a 

partir da análise de indícios ou possíveis pistas acerca de quem poderia ser tal personagem. 

Associando isto ao contexto sócio-histórico da época e ao que se sabe quanto ao fazer literário 

e à escritura de Júlia Lopes, comentados brevemente da introdução, elaboramos nossas 

inferências para o diálogo empreendido.  

Dito isto, supomos, ou melhor, somos levados a acreditar que nossa personagem morta 

talvez seja uma prostituta. É importante ressalvar que apostamos nesse estigma de mulher para 

a análise, mas também podem ser feitas associações com outras mulheres em situação de 

vulnerabilidade social, decorrente, por exemplo, da cor e/ou da classe social (negras, pobres 

etc.).  

É possível que a incerteza que percorre toda a trama acerca daquela mulher 

desconhecida seja uma forma de imprimir à narrativa, à sua estrutura em si – ao trazer como 

protagonista97 uma personagem feminina que permanece desconhecida do narrador, da outra 

personagem e do leitor – a ideia do anonimato, comum a tantas mulheres profissionais do sexo, 

cujos corpos são usados cotidianamente por tantos e variados homens na busca da satisfação 

 
97 Embora morta e desconhecida, consideramos que ela é a personagem principal do conto, pois todo o enredo gira 
em torno dela. As ações, os pensamentos e as projeções subjetivas da personagem masculina da história, relatados 
pelo narrador, estão completamente centrados naquele cadáver da moça suicida. Assim, mesmo sem vida e sobre a 
qual nada se sabe, ela acaba sendo alçada para um plano central na narrativa, figurando, portanto, como a 
protagonista. Uma protagonista que não fala, não pensa, não age, mas que possui o poder de conduzir a trama, 
através da atração que causa em outra personagem. 



146 
 

sexual, mas cujos nomes e, muito menos, histórias de vida, eles sequer conhecem. Somado a 

isso, há indícios na história que, atrelados à conjuntura social, cultural e política da época – no 

que concerne às questões de gênero –, levam-nos a pensar assim.  

Primeiramente, é interessante notar o fato de que a moça não tinha família, já que não 

foi levada por ninguém para ser velada e enterrada. Isso causou espanto no personagem homem 

(não nomeado), depois de ter imaginado, em suas especulações, que, quando passasse 

novamente no necrotério, ao retornar para casa, ela já não estaria mais lá, por ter sido levada 

por familiares para um enterro digno. Vejamos no excerto abaixo: 

 

Quando voltasse para casa passaria outra vez pelo Necrotério... esperava já 
lá não encontrar o cadáver, sabê-lo reconhecido pela família, tirado dali, 
daquela exposição ignominiosa. 
Àquela hora alguém choraria a seu lado, já haveria flores sobre o seu corpo 
imundo, e o perdão da família sobre o seu crime nefasto!  
Ainda dois dias antes ela devia ter sido bonita, fresca, louçã... 
Naturalmente aquele por quem ela se matou foi procurá-la, e, humilhado, 
arrependido, irá acompanhá-la ao cemitério, fazendo-lhe um enterro bonito 
e espargindo violetas sobre o seu túmulo, com saudosa ternura. 

[...] 

A morta já lá não estava. Sobre a mesa que ela tinha ocupado, agora vazia, o 
sol punha, através dos vidros vermelhos e amarelos das janelas, umas rosas 
de luz cor de ouro e cor de sangue. Trouxe-lhe aquilo algum sossego, mas não 
se coibiu de perguntar com interesse ao guarda se a infeliz fora, enfim, 
reclamada pela família. 

– Não, senhor, respondeu-lhe o guarda com amabilidade, ajeitando no 
pescoço um lenço de lã azul. 

– Então ninguém a reconheceu?! 
– Ninguém. 
– Ninguém a procurou? 
– Ninguém. 
– Coitada! 
O guarda espantou-se de ver brilharem de comoção os olhos daquele 
importuno perguntador, que no entanto ia dizendo: 
– Não teve a desventurada pai, irmão ou amigo que lhe viesse dizer um último 
adeus! Que coisa triste... 
– Ninguém, repetiu o guarda; foi daqui para o cemitério. 
– Antes a tivessem deixado no mar... 
– Sim, mais valia… (Almeida, 2020, p. 107-108). 

 

A criação do contraste entre o espaço público (masculino) e o privado (feminino) no 

século XIX, amplamente discutida por Michelle Perrot (2005), juntamente com a definição dos 

papéis sociais cunhados pelas teorias positivistas, desencadearam uma imagem de mulher frágil, 

necessitada da proteção de uma figura masculina. Com isso, as jovens e senhoras burguesas 

eram direcionadas a uma vida restrita ao lar e sob a tutela de um homem.  



147 
 

Como aponta D’Incao (2004), as jovens solteiras eram educadas pelas mães, que lhes 

ensinariam qualidades morais necessárias para lhes assegurar um bom matrimônio, como o 

recato, a delicadeza e o pudor. A figura masculina protetora, neste caso, é o pai ou um irmão. Já 

as senhoras casadas velavam por sua imagem e reputação, para não comprometer a do marido, 

e se dedicavam à casa e aos filhos. Ao casar-se, portanto, o seu protetor e provedor passa a ser 

o cônjuge, a quem deve respeito e obediência.  

As mulheres pobres, por sua vez, viviam sob outro padrão de moralidade, a maioria 

vivendo em regime de concubinato e trabalhando para ajudar no sustento familiar, conforme 

destaca Soihet (2004).   

Nesse viés, segundo o senso comum nos Oitocentos, um pai, irmão, marido ou amante 

deveria necessariamente estar associado à vida feminina, por figurar como o seu condutor, o 

seu protetor. Tal visão é, inclusive, corroborada pela própria personagem do conto, em seus 

pensamentos acerca da desconhecida:  

 

Talvez se tivesse matado por ser sozinha. A mulher é uma eterna criança, 
precisa sempre que a conduzam pela mão... Sem lar, sem amor, sem amparo 
e sem conselhos, como poderia resistir e viver neste mundo? Faltou-lhe talvez 
o esposo... um amigo dedicado... talvez a mãe... um braço salvador, enfim, 
que a sustivesse em um outro nível (Almeida, 2020, p. 108, grifo nosso).  

 

 Neste ponto, é importante salientar o equilíbrio ideológico de Júlia Lopes, que parece 

reforçar a tradição patriarcal nesse excerto, mas, se observarmos bem, há também a inserção 

de uma figura feminina (a mãe) como um dos “braços salvadores” da mulher. Assim, por um 

lado, reforça a tradição, ao expor a necessidade de condução da mulher e inserir uma imagem 

materna no trecho, tão valorizada à época. Por outro lado, confere a essa mãe protagonismo e 

ativismo no papel de condução, amparo e proteção da vida de outra mulher (a filha), o qual era 

concebido como exclusivo do patriarca. Este é um exemplo de como, conciliando habilmente o 

padrão e o que foge do padrão, a ficcionista driblava possíveis críticas aos seus escritos.  

Isto posto, acreditamos que nossa protagonista não pode ser uma moça burguesa – 

solteira ou casada –, nem mulher das classes populares em união informal com um homem. É 

muito sugestivo que ela tenha ido diretamente do necrotério para o cemitério, o que evidencia 

a ausência de um lar, de laços familiares ou amorosos, da convivência afetiva com outros entes.  

À vista disso, e sabendo-se que “[...] Júlia Lopes também escrevia sobre o cotidiano 

pobre e intimidador para mulheres que não se encaixassem nos padrões que a sociedade exigia 

para o seu gênero” (Machado, 2018, p. 75), podemos supor que se trata de uma prostituta. 

Quanto às razões que podem “encaminhar” as mulheres à prostituição, cabe mencionar a 



148 
 

seguinte consideração de Simone de Beauvoir (1967): 

 

É ingênuo perguntar que motivos levam a mulher à prostituição [...]. Na 
verdade, em um mundo atormentado pela miséria e pela falta de trabalho, 
desde que se ofereça uma profissão, há quem a siga; enquanto houver polícia 
e prostituição, haverá policiais e prostitutas (Beauvoir, 1967, p. 324). 

 
 Ainda acrescenta a mesma filósofa feminista: 

 
Muitas vezes a mulher encara a prostituição como um meio provisório de 
aumentar seus recursos. [...] O capital necessário ao início foi-lhe fornecido 
por um cáften, ou uma caftina, que assim adquiriu direitos sobre ela e recolhe 
a maior parte dos benefícios sem que ela possa libertar-se (Beauvoir, 1967, p. 
329). 

 

  Em vista disso, podemos supor que a personagem, por alguma razão, tenha rompido 

relações com familiares e, ao se ver sozinha, sem arranjar meios para se sustentar, tenha 

vislumbrado na prostituição uma forma de garantir a sua sobrevivência.  

Ao descrever a diferença entre a mulher casada e a prostituta, Beauvoir explica que a 

primeira é oprimida no matrimônio e respeitada enquanto pessoa humana, ao passo que esta 

última “[...] não tem os direitos de uma pessoa; nela se resumem, ao mesmo tempo, todas as 

figuras da escravidão feminina” (1967, p. 324). A pensadora também reflete que elas são vistas 

como párias pela sociedade e, em geral, sentem desprezo mascarado de indiferença pela 

freguesia, devido aos vícios que alguns homens possuem e exigem que elas os realizem, já que 

não podem satisfazê-los com as esposas, uma vez que, com estas, o sexo deveria ser comedido, 

como lembra Del Priore (2020). Somado a isso, “[...] a prostituta estava associada à sujeira, ao 

fedor, à doença, ao corpo putrefato – e era esse sistema de correlação que estruturava sua 

imagem, desenhava o destino da mulher votada à miséria e à morte precoce” (Del Priore, 2020, 

p. 182). 

Estando, então, sujeitas à exploração, a diversos tipos de humilhação, além de serem 

vistas e tratadas como seres abjetos, podemos presumir que o conjunto desses fatores tenham 

levado a protagonista ao suicídio. Essa hipótese anularia, portanto, as que foram criadas pela 

personagem masculina da história, através das quais notamos uma visão de mundo 

androcêntrica, tendo em vista que o homem é concebido como o centro do universo feminino: 

 

– Coitada, por que se teria matado? 
Desgraças de amor, naturalmente. Uma paixão; sim, devia ter sido isso 
mesmo...  
[...] 
Talvez a matasse uma traição... o amante casaria... o marido amaria outra... a 
vergonha… o ciúme... Fosse o que fosse, ela estava morta, desfigurada, 



149 
 

repugnante, e não lhe podia sair do pensamento, numa obstinação cruel 
(Almeida, 2020, p. 107). 

 

 Logo, ao considerarmos a protagonista uma prostituta e analisar sua possível condição 

de vida, é possível notar que Júlia Lopes coloca em foco a marginalização dessas mulheres, a sua 

infelicidade e a sua miséria. Parece-nos, desse modo, chamar a atenção da sociedade para o fato 

de que elas, encarnadas em sua personagem não nomeada, em geral, tiram suas vidas não 

somente por conta de desilusões amorosas – fato ao qual frequentemente se associava os 

suicídios femininos, como se evidencia no fragmento acima –, mas porque sua existência tornou-

se um fardo tão insustentável, a ponto de necessitar exterminar a própria vida.  

Tal condição social marginal se evidencia quando notamos a ênfase dada ao pronome 

indefinido “ninguém”, na conversa entre o guarda do necrotério e a personagem que perscruta 

a falecida. Embora já tenha aparecido em uma citação anterior, o diálogo será novamente 

reproduzido a seguir – apenas o trecho específico que nos interessa neste momento – para 

melhor o analisarmos: 

 

– Então ninguém a reconheceu?! 
– Ninguém. 
– Ninguém a procurou? 
– Ninguém. 
– Coitada! 
O guarda espantou-se de ver brilharem de comoção os olhos daquele 
importuno perguntador, que no entanto ia dizendo: 
– Não teve a desventurada pai, irmão ou amigo que lhe viesse dizer um último 
adeus! Que coisa triste... 
– Ninguém, repetiu o guarda; foi daqui para o cemitério (Almeida, 2020, p. 
108). 

 

  Parece-nos que por trás do destaque dado ao referido pronome, a autora quis desnudar 

subliminarmente dois aspectos: a solidão na qual vivia a mulher, cujo corpo era usado e, depois, 

descartado pelos homens, além da sua invisibilidade social, pois, se ninguém a procurou para 

sepultá-la, para a sociedade, ela não tinha importância. Somado a isso, os pensamentos do 

homem, nos momentos finais da narrativa, vêm reforçar o anonimato ao qual estava relegada a 

personagem e, por extensão, as prostitutas: “Incógnita! passando pela terra sem deixar ninho 

nem vestígio, afundou-se no mar repentinamente, com todas as suas desilusões, ou, quem sabe? 

com todas as suas esperanças!” (Almeida, 2020, p. 109, grifo nosso). 

É pertinente, agora, observarmos o final da trama, quando a personagem masculina 

retorna à sua casa e, ao entrar, é recepcionada amorosamente pela esposa e pela filha pequena. 

Neste momento, o narrador revela que o homem sentiu “[...] como nunca a alegria inefável de 

proteger alguém” (Almeida, 2020, p. 109). Isto pode ser compreendido, inicialmente, como uma 



150 
 

exaltação à postura de patriarca, confirmando o estereótipo da fragilidade feminina e 

corroborando a ideia corrente à época da necessidade de proteção das mulheres. Todavia, este 

trecho também pode ser entendido como um questionamento imbuído de crítica social, isto é, 

parece-nos que a escritora está desmascarando uma proteção e cuidado seletivos, haja vista a 

falta de amparo para mulheres marginalizadas pela própria sociedade.  

Temos, portanto, mais um exemplo da estratégia de conciliação de Júlia Lopes. Desta 

vez, ela apresenta o pensamento patriarcal vigente, parecendo valorizá-lo, contudo, questiona-

o nas entrelinhas, evidenciando nele um problema, uma contradição. É por isso que 

  

As posições que parecem ser conservadoras e reprodutoras de uma visão 
sectária em relação à mulher podem e devem ser vistas como estratégias para 
que sua obra não crie conflitos frontais com a crítica falocêntrica, que a 
condenaria ao anonimato (Mendonça, 2003, p. 293-294).  

 

 Outro aspecto que merece destaque e desnuda os contrastes da sociedade falocêntrica 

oitocentista é a possibilidade de refletirmos sobre a hipocrisia da felicidade conjugal. Isso é 

possível ao compararmos o retrato da família burguesa perfeita, tendo como centro um 

patriarca protetor, delineado neste final da narrativa, e a ideia de adultério e infidelidade 

evocada pela figura da prostituta, representada pela protagonista que, mesmo morta, tem 

potencial de atravessar toda a história, chamando a atenção do leitor para si. A historiadora 

Mary Del Priore (2020) elucida que 

 
Avesso da mãe de família e responsável pelo sexo criativo e prazeroso, em 
oposição àquele comedido que se praticava em casa, votado à procriação, a 
mulher “da vida” acentuava a clivagem entre o público e o privado: ela na rua, 
a esposa em casa, preservada dos saberes eróticos. O adultério masculino 
era, nessa lógica, necessário ao bom funcionamento do sistema [...]. As 
esposas se ocupavam dos filhos e da casa e rezavam; os homens bebiam, 
fumavam charutos e se divertiam com as prostitutas [...] 
[...] 
Prazer e casamento não podiam conviver nesse universo de convenções e 
repressões que se chamava “boa sociedade” (Del Priore, 2020, p. 177).  

 

Destarte, a ficcionista dá visibilidade a outra contradição desta “boa sociedade”, que 

seria a defesa da família, de um lado, mas a permissividade para o adultério masculino, de outro 

lado. Ademais, Dona Júlia nos faz considerar certa segregação entre as mulheres – a esposa no 

lar, com quem o sexo tinha o fim apenas de procriar, e a prostituta no bordel, para oferecer 

divertimento e prazer –, a qual revelaria a subalternidade feminina, em contraposição ao poder 

e domínio do homem. Ele, ao contrário delas, possuía liberdade sexual; a ele era permitido usar 



151 
 

corpos de mulheres (esposa, prostituta, amante) a seu bel-prazer, enquanto elas apenas se 

submetiam e obedeciam.  

Desse modo, aquela personagem que está abraçando a esposa e a filha, regozijando-se 

de as proteger, é o mesmo homem que, no dia seguinte, poderá trair a mulher e dormir com 

uma prostituta. À vista disso, é provável que Júlia – como sempre, veladamente, a partir de 

mensagens subjacentes à tessitura literária – não só questiona a desigualdade de gênero, mas 

também reivindica igualdade de direitos.  

Convém mencionar ainda o diálogo final da trama, em que a filha do casal, depois de 

ouvir o relato do pai sobre o cadáver que havia visto no necrotério, pergunta à mãe: “– Logo à 

noite, mamãe há de me fazer rezar pela afogada, sim?” (Almeida, 2020, p. 109). A fala da menina 

é significativa, pois realça ainda mais a situação de exclusão das mulheres marginalizadas, visto 

que nem uma reza a alma da morta teve, algo que era tão prezado pelos cristãos católicos. É 

como se a escritora quisesse expor a hipocrisia religiosa, que pregava o amor ao próximo e 

estimulava as obras de caridade, porém, tais benfeitorias não se estendiam a todos igualmente, 

pois aquela mulher não foi procurada nem acolhida por ações religiosas, em vida e, após a 

morte, a única reza que teria seria a de uma criança.    

A partir do exposto, acreditamos que o título do conto, “Incógnita”, é sugestivo, na 

medida em que podemos entrever as contradições da sociedade patriarcal do fin-de-siècle 

expostas subliminarmente por Júlia Lopes em seu texto, as quais foram apontadas neste artigo. 

Ou seja, a incógnita (o mistério, aquilo que se busca saber) não seria apenas a identidade da 

personagem, mas também (ou sobretudo) as incoerências, as antinomias, os paradoxos gerados 

pelos ideais misóginos que esta sociedade defende. 

  
Considerações finais 

Se compararmos este conto ao romance Lucíola, de José de Alencar, veremos que se 

afasta da visão romântica deste, segundo a qual a personagem Lúcia, uma cortesã, é redimida 

pelo amor e cuja beleza é idealizada. A personagem de Júlia, pelo contrário, outrora formosa, é 

retratada de forma a causar asco e horror, piedade e compaixão, devido ao estado em que ficou 

com o afogamento. Quanto à redenção, não há preocupação em expressá-la, ressalta-se apenas 

a necessidade do suicídio diante de uma vida que lhe nega uma existência digna e feliz. Ousamos 

pensar que a redenção pode ter sido sugerida para a própria sociedade, encarnada no homem 

que, sem entender por que, sensibilizou-se demasiadamente com uma desconhecida, a qual não 

foi procurada por ninguém após sua morte, tendo sido ele o único a pensar nela. 

É possível perceber uma visão sensível de Júlia Lopes em relação à vida das mulheres 



152 
 

excluídas socialmente, como as prostitutas. Ela desnuda e questiona veladamente a 

marginalização, o anonimato e o esquecimento aos quais elas estavam condenadas.  

Em “Incógnita”, somos apresentados a uma personagem morta, sobre quem nada se 

sabe, somente que se suicidou no mar e foi levada direto do necrotério para o cemitério.  Mas 

as reflexões da personagem masculina, que se perturba com o caso, vão encaminhando o 

enredo, levando-nos a observar melhor essa mulher e a vislumbrar, por meio dela, uma 

sociedade contraditória e hipócrita, fundamentada em moral e valores instáveis. Somos levados 

a refletir, por exemplo, acerca de um contraste no tratamento das mulheres: algumas (as 

burguesas) contavam com a proteção de um homem, do pai ou do esposo – necessária ao “sexo 

frágil”, segundo os princípios patriarcais que ditavam as relações de gênero –, enquanto outras 

(como prostitutas, negras ou populares) estavam sob outro padrão de vida, sendo postas à 

margem da sociedade e sem qualquer tipo de proteção ou cuidado. Assim, as mulheres que não 

viviam sob a tutela masculina eram esquecidas e se tornavam indigentes.  

Tudo isso é tacitamente sugerido, o que revela a habilidade da literata em conduzir seus 

escritos de maneira a evidenciar, numa camada superficial, a tradição vigente e, em uma camada 

subjacente, descortinar seus paradoxos e seus problemas, com um requintado viés crítico. 

 

Referências bibliográficas 

 
ALMEIDA, Júlia Lopes de. Ânsia eterna. 2. ed. rev. Coleção escritoras do Brasil, 2. Brasília: Senado 
Federal, 2020. 
 
BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo: a experiência vivida. Tradução de Sérgio Milliet. 2. ed. São 
Paulo: Difusão Européia do Livro, 1967. v. 2. 
 
DEL PRIORE, Mary. Sobreviventes e guerreiras: uma breve história das mulheres no Brasil de 
1500 a 2000. São Paulo: Planeta, 2020. 
 
D’INCAO, Maria Ângela. Mulher e família burguesa. In: DEL PRIORE, Mary (org.); Carla Bassanezi 
(coord.). História das mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. p. 223-240.  
 
MACHADO, Ligia Cristina. Entre crônicas e contos: duas faces de Júlia Lopes de Almeida no início 
da república. Revista Entrelaces, Fortaleza-CE, v. 1, n. 14, p. 64-77, 2018. Disponível em: 
https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/39774. Acesso em: 15 jan. 2024. 
 
MENDONÇA, Cátia Toledo. Júlia Lopes de Almeida: a busca da liberação feminina pela palavra. 
Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 275-296, 2003. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/rel.v60i0.2869.  
 
NEGROMONTE, Gabrielly Késsia de Brito. A condição feminina na sociedade brasileira do 
entresséculos sob a ótica de Júlia Lopes de Almeida. Recife, 2024. 153 f. Dissertação (Mestrado 
em Estudos da Linguagem) – Unidade Acadêmica de Educação a Distância e Tecnologia - 
UAEADTEC, Universidade Federal Rural de Pernambuco.  
 

https://repositorio.ufc.br/handle/riufc/39774
http://dx.doi.org/10.5380/rel.v60i0.2869


153 
 

PERROT, Michelle. As mulheres ou os silêncios da história. Tradução de Viviane Ribeiro. Bauru, 
SP: EDUSC, 2005.  
 
SHOWALTER, Elaine. A literature of their own. New Jersey: Princeton UP, 1985. 
 
SOIHET, Rachel. Mulheres pobres e violência no Brasil urbano. In: DEL PRIORE, Mary. (org.); Carla 
Bassanezi (coord.). História das mulheres no Brasil. 7. ed. São Paulo: Contexto, 2004. p. 362-
400. 

 
  



154 
 

 

 

 

Relatos de pesquisa 
Informes de investigación 

Comptes rendus de recherche 
Research reports 



155 
 

 
MORATO, Fernando. Domingos Caldas Barbosa, novas luzes sobre os 
limites da épica portuguesa de fins do século XVIII. Revista Épicas. N. 
18 – dez 25, p. 155-165. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.155165 

 

DOMINGOS CALDAS BARBOSA, NOVAS LUZES SOBRE OS LIMITES DA ÉPICA 
PORTUGUESA DE FINS DO SÉCULO XVIII 

 
DOMINGOS CALDAS BARBOSA, NEW LIGHTS ON THE LIMITS OF PORTUGUESE EPICS 

FROM THE LATE EIGHTEENTH CENTURY 
 

Fernando Morato98 
Universidade Federal de São Paulo (UNIFESP) 

Fundação de Amparo à ciência do Estado de São Paulo (FAPESP) 
 

RESUMO: Este é o relato de um aspecto da minha pesquisa de pós-doutoramento que resultará na 
publicação das Obras reunidas de Domingos Caldas Barbosa (1740-1800), A variedade e alta qualidade da 
obra desse autor afro-descendente que exerceu um papel importante na sociedade portuguesa de fins 
do século XVIII se desdobra em numerosas frentes de aproximação devido à complexidade das formas e 
dos significados que o poeta manipulou. Desse ponto de vista, a liberdade com que ele tratou os gêneros 
e espécies épicos suscita muitas reflexões a respeito do lugar que eles ocupavam no universo mental luso-
brasileiro. 
Palavras-chave:Caldas Barbosa, Narrativa, limites de gêneros, cultura popular 
 
ABSTRACT: This is the report of one aspect of my postdoctoral research that will result in the publishing 
of the Complete Works of Domingos Caldas Barbosa ()1740-1800. The variety and high quality of this Afro-
descendant author greatly impacted Portuguese society from the late Eighteenth Century, and unfolds in 
many different perspectives. The complexity of Caldas Barbosa’s works is remarkable. From this point of 

 
98 Fernando Morato tem graduação e mestrado em Letras pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), 
doutorado em Estudos do Mundo Lusófono pela The Ohio State University e faz pós doutorado com apoio da 
Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP) na Universidade Federal de São Paulo (UNIFESP). É 
autor de Obras poéticas de Silva Alvarenga (Martins Fontes, 2005) e A Doença, de Domingos Caldas Barbosa (32, 
2018). Faz divulgação de literatura no canal de youtube Preso na Língua (https://www.youtube.com/@presonalingua-
comfernandom8543); ORCID - https://orcid.org/0000-0001-7292-354X. 
 

https://www.youtube.com/@presonalingua-comfernandom8543
https://www.youtube.com/@presonalingua-comfernandom8543
https://orcid.org/0000-0001-7292-354X


156 
 

view, the license that he applied to epic genre brings up some ideas about the role played by such genres 
in Luso-Brazilian mental structure. 
Keywords:Caldas Barbosa, Narrative, Genra edges, Popular Culture 

 

Introdução  

O caminho que me trouxe à atual pesquisa de pós-doutorado é um pouco tortuoso, 

assim como o próprio itinerário do poeta sobre o qual agora me debruço. Depois de anos 

seguindo a figura emblematicamente neoclássica de Manuel Inácio da Silva Alvarenga, poeta 

árcade, entusiasta do projeto pombalino e figura iluminista nos trópicos, fundador da Sociedade 

Literária do Rio de Janeiro (mais científica que literária, evidenciando um entendimento 

alargado de “letras”), professor régio de Poética e Retórica e dono da maior biblioteca privada 

da colônia (mais de dois mil volumes), tive a oportunidade de arrematar esse acúmulo de 

informações e reflexões com um doutorado na The Ohio State University, no então recém-criado 

programa de doutorado em Estudos do Mundo Lusófono, iniciado em 2013 e encerrado em 

2019. Ao longo do doutorado, o convívio com minha orientadora, professor Lúcia Costigan, 

desviou minha atenção para Domingos Caldas Barbosa.  

Foi num dos primeiros seminários sobre literatura afro-brasileira que a professora 

Costigan propôs a leitura de A Doença, poema narrativo publicado por Caldas Barbosa em 1777 

e nunca mais reeditado desde então. O texto era do século XVIII, minha área de interesse e 

especialidade, então foi um movimento natural que eu ficasse responsável pela apresentação e 

discussão desse poemeto de pouco mais de 50 páginas.  

Esse foi meu primeiro contato com algo de Caldas Barbosa que não fossem as 

legendárias modinhas que estão indissociavelmente ligadas a seu nome. Mas havia alguns 

problemas adicionais: como esse era um dos primeiros textos literários que iríamos discutir no 

seminário, como a maioria dos meus colegas se dedicava a temas contemporâneos e como a 

única fonte disponível era uma cópia da edição de 1777 que Lúcia havia feito na Biblioteca 

Nacional de Portugal, senti que o acesso dos colegas seria extremamente dificultado por essas 

circunstâncias e me propus então a fazer uma transcrição, atualizando a ortografia, para que a 

leitura fosse um pouco menos espinhosa. A partir dessa transcrição começamos, Lúcia, um outro 

colega dominicano que se dedicava também à literatura colonial (Miguel Alejandro Valério, hoje 

professor em Maryland) e eu um projeto duplo de tradução do poema de Caldas Barbosa para 

o inglês e uma edição brasileira moderna, com notas e introdução. Esse projeto seguiu em 

paralelo ao longo de todo o meu doutorado e resultou na primeira edição individual de A Doença 



157 
 

desde a primeira impressão em 1777.99 A nossa edição, com introdução e abundantes notas 

explicativas, saiu pela Editora 34 em 2018, um ano antes de eu defender o doutorado, mas já 

desde o primeiro ano do programa Caldas Barbosa já havia ocupado um lugar de destaque na 

minha produção acadêmica, secundado apenas pelo meu objeto primário, Silva Alvarenga. 

Retornado ao Brasil após a conclusão do doutorado, uma série de circunstâncias 

pessoais me levaram ao pós-doutorado, que faço na Universidade Federal de São Paulo 

(UNIFESP) com apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo (FAPESP – 

2023/18186-5) e sob a supervisão da professora Maria do Socorro Fernandes Carvalho. A 

escolha do tema de pesquisa estava dividida entre algumas alternativas, todas ligadas a 

questões sérias do neoclassicismo setecentista, mas a opção acabou sendo por Domingos Caldas 

Barbosa devido a duas circunstâncias: 1) a virtual inacessibilidade à sua obra, que é 

impressionantemente multifacetada e 2) uma pequena série de “discordâncias intelectuais” 

com a minha ex-orientadora e com a fortuna crítica a respeito da interpretação dessa obra. 

Achei que as duas justificavam um trabalho de mais fôlego sobre essa figura. Estou, então, 

trabalhando para reunir e editar toda a obra conhecida de Caldas Barbosa (poesia, prosa e 

teatro) com uma introdução crítica. 

 

Domingos Caldas Barbosa, poeta da modinha e do lundu?  

O subtítulo desta seção do relato é intencionalmente provocativo. Ele faz referência 

explícita tanto à antologia de Adriana Campos Rennó mencionada acima em nota (Caldas 

Barbosa e o pecado das orelhas: a poesia árcade, a modinha e o lundu, 2005) quanto à biografia 

escrita por José Ramos Tinhorão (Domingos Caldas Barbosa: o poeta da viola, da modinha e do 

lundu, 2004).A fortuna crítica do poeta gira obsessivamente ao redor desse aspecto de sua obra: 

ele foi o principal cantor e executor do gênero musical “modinha brasileira,” que fez um 

estrondoso sucesso no Portugal do último quartel do século XVIII e se firmou como gênero 

“brasileiro por excelência” ao longo do século seguinte.  

Ainda que na Formação da literatura brasileira Antônio Cândido tenha sentenciado com 

certa rapidez a respeito de Caldas Barbosa (“...foi um simples modinheiro, sem relevo criador”  

100), o que lhe custou muitas críticas azedas de quase todos os que depois se debruçaram sobre 

 
99 Durante esse processo descobrimos que a professora da UFF Adriana de Campos Rennó havia publicado em 2005 
A Doença numa antologia intitulada Caldas  Barbosa e o pecado das orelhas: a poesia árcade, a modinha e o lundu. 
Essa edição, entretanto, incorre em uma série de pequenos erros de transcrição e algumas confusões de 
interpretação do texto original. 
100 CÂNDIDO, Antônio. Formação da literatura brasileira, momentos decisivos. P. 154. 



158 
 

o poeta, o ponto é que, seja para bem, seja para mal, ele já tem sedimentada a seu respeito a 

caracterização como “autor de modinhas.” 

Muito dessa sedimentação se deu pelo fato de que, apesar de ocasionalmente ser 

publicado um ou outro dos muitos poemas que Caldas escreveu em vida, apenas as letras das 

modinhas, reunidas e impressas pelo próprio poeta em 1798 sob o título de Viola de Lereno (e 

depois acrescidas de um segundo volume, impresso em 26 anos após a morte do poeta, em 

1826) foram sistematicamente acessíveis. No século XX houve duas edições dessas coleções 

(1944 e 1980) e, como mencionado anteriormente, apenas em 2005 uma antologia mais ampla, 

seguida da nossa edição de A Doença em 2018. 

E isso, definitivamente, só permite uma visão extremamente parcial da figura intelectual 

do poeta, sobretudo o papel que os gêneros épicos desempenham nesse conjunto.  

Nascido em 1740, os primeiros biógrafos (Cônego Januário da Cunha Barbosa e João 

Adolfo de Varnhagen, ambos do IHGB), mencionam uma facilidade para a poesia cômica e 

debochada que lhe teria resultado, já na adolescência do poeta, numa punição na forma de 

alistamento compulsório para a campanha na Colônia do Sacramento em 1762. Ao ir para 

Portugal em busca do ensino superior que não era acessível na colônia, em 1768, o próprio 

Caldas Barbosa diz (em A Doença) que se valeu da facilidade como improvisador para sobreviver 

frente ao revés que foi a súbita morte de seu pai. Essa habilidade fez com que caísse nas graças 

de duas das figuras de mais alta nobreza de Portugal, os irmãos José e Luís de Vasconcelos e 

Sousa (futuros Marquês de Belas e Conde de Figueiró) que lhe franquearam proteção numa 

época em que a sobrevivência de um letrado era virtualmente impossível fora do mecenato de 

algum nobre. 

Em 1775, quando da inauguração da Estátua Equestre do rei dom José I, que foi na 

verdade a grande celebração do seu primeiro ministro, Marquês de Pombal, Caldas não apenas 

se une ao coro dos poetas que celebraram o evento como o faz em uma posição de prestígio, 

escrevendo poemas que foram recitados na grande parada promovida pela Casa dos Vinte e 

Quatro, a câmara municipal de Lisboa. Nos anos que se seguem ele escreve uma grande 

variedade de poemas líricos, narrativos e encomiásticos (reunidos em 1793 ao longo dos quatro 

volumes do Almanak das Musas, publicação da Academia de Belas Letras), como pelo menos 

três obras de razoável envergadura: duas versões de uma Recopilação dos principais sucessos 

da História Sagrada em Versos (uma em 1776, com 784 versos, e outra em 1793, com 1998 

versos) e um poema auto-biográfico em 1777, A Doença. Além disso, dedica-se ao teatro, sendo 

responsável por três textos originais (Os viajantes ditosos, 1790; A saloia namorada, 1793; e A 

vingança da cigana, 1794) e uma tradução (A escola dos ciosos, 1795). 



159 
 

O mencionado Almanak das Musas foi a publicação dos poemas escritos por vários dos 

membros da Academia de Belas Letras que se reunia sob direção de Caldas Barbosa na casa de 

seu protetor, o Conde de Pombeiro (José de Vasconcelos, depois Marquês de Belas), agremiação 

que não apenas se entretinha em privado, mas se projetava para os círculos oficiais da 

monarquia, o que inclusive gerou conflitos com Manuel Maria Barbosa du Bocage. Dessa 

altercação resultaram alguns poemas satíricos/insultuosos que fizeram época e levaram ao fim 

da academia, considerada a “Nova Arcádia” (em referência à importante agremiação fundada 

em 1756). 

Além desses diversos poemas, Caldas Barbosa dedicou-se consistentemente à escrita 

das modinhas e lundus, que cantou durante todos esses anos e fizeram sua fama, mas só as 

imprimiu em 1798; ainda assim,  alguns documentos manuscritos indicam que já estavam sendo 

reunidas desde fins dos anos 1780. Por fim, escreveu também alguns textos em prosa (Descrição 

da grandiosa quinta de Belas, 1800) e fez várias traduções. Justifica-se assim, creio, a 

interrogação que coloquei no título desta seção depois do epíteto “poeta da [viola,] modinha e 

do lundu.” A variedade que procurei sumariar nesta brevíssima descrição biográfica certamente 

merece mais atenção e interpretação, porque apresentam várias questões instigantes. 

Há inúmeras portas de entrada possíveis para a obra de Domingos Caldas Barbosa: 

música, teatro, sociabilidade (política e letrada), teorização poética, sentimentalismo, cotidiano, 

identidade, afrodescendência &c. Dada a natureza deste periódico, vou centrar a atenção 

prioritariamente na apropriação e desenvolvimento da tradição épica. 

São fundamentalmente três os textos que dialogam de maneira mais explícita com essa 

tradição: 1) A Doença, de 1777; Lebreida, ou Caçada Real das Lebres (circa 1775, impressa em 

1793) e 3) Recopilação dos principais sucessos da História Sagrada em versos (primeira versão 

de 1776 e segunda de 1793). Todos estes três textos são bons exemplos da habilidade do poeta 

em narrar histórias em versos (há ainda outros poemas que também testemunham essa 

habilidade, como Feira da Luz, As doentes e Festa na real quinta de Queluz, mas estes se afastam 

mais visivelmente do estilo épico, tendendo à crônica) e tratam o seu modelo declarado, Luís de 

Camões, com bastante liberdade. 

O domínio que Caldas Barbosa tinha dos protocolos épicos fica bem registrado nas duas 

“Cartas a Arminda,” publicadas em 1793 no Almanak das Musas, nas quais o eu poético explica 

a sua interlocutora como fazer versos e quais os decoros de certos gêneros. Na segunda carta, 

escrita em versos decassílabos (e por isso voltada aos gêneros pertinentes a esse tipo de verso), 

ele diz: 

 



160 
 

Muitas vezes grandíloqua Epopeia,  
Solta desta prisão, voa e passeia,  
Outras vezes, sem ter duro embaraço,   210 
Vai medindo em Oitava o seu passo.  
Assim Camões a heroica marcha ordena,  
Assim de Castro a delicada pena. 
Cabe agora notar qual se une e trava  
Sonora rima na graciosa Oitava;     215 
Que em si mesma um discurso concentra[n]do  
Vai para outros a passagem dando 
E em curtos ramalhetes bem diversos  
Das flores da eloquência adorna os Versos,  
Fazendo em uma música alternante,    220 

 
Arremata com descrição da oitava-rima, forma épica por excelência, e segue com o exemplo 

da primeira estrofe de Os Lusíadas, e acrescenta: 

Esta grata invenção, que da Castália  
Correu a fecundar Espanha, Itália,    235  
De uma fácil maneira se acomoda  
A todo o assunto e à matéria toda.  
Assusta-nos co‘o rufo dos tambores,  
Alegra-nos co‘as graças e os amores,  
Pinta os Campos, Cidades, Leis costumes,    240  
No mundo honra os mortais, no Céu os Numes:  
Um hora esfria, outr‘hora se afogueia  
E alterna a marcha a gosto da Epopeia.  

 

Ainda que a menção seja passageira e se centre nos aspectos formais, os pequenos 

comentários acerca da temática e estilo (grandiosidade, paixão e ritmo marciais, temas civis e 

espirituais) dão a dimensão da compreensão que o poeta tinha do decoro que convém ao gênero 

épico. É exatamente o que nos surpreende quando olhamos diretamente para as suas 

produções que mais se aproximam desse gênero: 

Em Lebreida, ainda que a forma reproduza integralmente o modelo épico português (a 

oitava-rima) e o tema seja razoavelmente elevado (a figura do rei e sua entourage), a ação de 

caçar lebres rebaixa o discurso para uma atividade razoavelmente mesquinha, ainda que tenha 

passagens extremamente patéticas: 

 
Vai das rompentes unhas pendurado  
O pequeno animal, o povo grita;  
Para o ligeiro cão, como pasmado,  
Sobre o sucesso, quase que medita:  
Ora se move a um ora a outro lado:    345  
Move a cauda co‘a vista no ar ficta;  
Mas vê correr ao longe outros e corre  
Enquanto a lebre ensanguentada morre.  

 



161 
 

Ainda assim, há uma elaborada mimese do poema camoniano quando o narrador 

descreve um velho de “cãs que inda lhe dão maior respeito” (v 85) que eleva a voz em meio à 

multidão, qual Velho do Restelo, mas não para moralizar e sim para relembrar com orgulho a 

passagem do rei anterior, dom João V. Forma heroica e modelo heroico se adequam a um 

conteúdo que dificilmente nos convence, hoje, de seu heroísmo. 

Não espanta, afinal, essa forma “De uma fácil maneira se acomoda /A todo o assunto, e 

à matéria toda. ” 

No outro exemplo, ainda mais conforme ao modelo da tradição, A Doença, as 

contradições se acumulam de maneira explícita: existe uma narração (épico) levada a cabo em 

“estilo francês” (dísticos decassílabos rimados), que conta a história de como “o Caldas” 

(espelho poético de si mesmo, definitivamente não-épico) se salvou de um... tumor nas costas 

(menos épico ainda); envolta em uma elaborada malha de figuras mitológicas (épicas), a 

narrativa se interrompe no final do Canto 2 para dar voz ao personagem que conta os eventos 

anteriores (típico dos modelos épicos), mas esse personagem é... o Caldas! (intensificação de 

um jogo de espelhos afastado da épica). Ao longo dos 1344 versos do poema há citações inteiras 

de Os Lusíadas (“Mem Rodrigues se diz de Vasconcelos:” III, 270, oriundo de IV, 24, para falar 

de um antepassado do Conde da Calheta, Antônio de Vasconcelos), há citações claras para o 

conhecedor, como a primeira descrição da personagem alegórica da Doença: 

 

Então eu vi alçar-se espectro informe 
De hórrido aspecto e de u’a voz enorme: 
Ornam poucos cabelos a cabeça    205 
E da mirrada testa lhe começa 
Na borbulhosa pele u’a cor pálida, 
Uns encovados olhos, barba esquálida, 
Da carcomida boca, respirando  
Um hálito pestífero e nefando;    210 

 

Que ecoam a figura do Gigante Adamastor: 

Não acabava, quando uma figura  
Se nos mostra no ar, robusta e válida,  
De disforme e grandíssima estatura,  
O rosto carregado, a barba esquálida,  
Os olhos encovados, e a postura  
Medonha e má, e a cor terrena e pálida,  
Cheios de terra e crespos os cabelos,  
A boca negra, os dentes amarelos.  
(CAMÕES, V, 39) 

 

Agora a citação explícita mais significativa é o encerramento de A Doença: 



162 
 

Se a consigo, benévola virtude, 
Então poderei, bem que inda não pude, 
Descobrindo do Caldas grato o peito, 
Mostrando ali o teu suave efeito,   320 
Expor dos Vasconcelos o Elogio, 
Que vou tecendo em bem urdido fio: 
Desempenhar-me a mim, desempenhar-te, 
E espero que me ajude engenho e arte.  324 

 

Citar como último verso aquele que arremata a “Proposição” de Os Lusíadas é quase 

como assumir o ter colocado o poema camoniano de pés para o ar. As diversas subversões 

realizadas ao longo do texto não se encaixam de forma alguma no modelo épico, porque fogem 

ao decoro que o próprio Caldas recomendara a Arminda nas suas “Cartas:” além de temas 

baixos, personagens populares e situações do cotidiano (a única personagem elevada é o conde 

com seus sentimentos de piedade), esses assuntos são todos tratados com seriedade patética: 

 

Se houver algum mortal que possa tanto  1 
Que ouvindo a minha voz reprima o pranto,  
Aplique o duro coração e ouvidos 
E ouvirá nos meus versos meus gemidos, 
Os tristíssimos ais e altos clamores,  5 
As duras aflições e agudas dores 
Que o miserável Caldas suportara 
Até que destra mão destrói, separa 
Com apressado e horroroso corte 
Grosso tumor que lhe ameaça a morte.  10 

 

Poderíamos ser tentados a pensar na construção de um poema herói-cômico, mas essa 

saída não satisfaz: a inversão promovida por esta espécie poética altamente codificada (tratar 

um assunto baixo com linguagem e imagens elevadas) tem por finalidade criar um contraste que 

gere riso, o que definitivamente não é o caso de A Doença.  

O conjunto não se aclara com as duas versões da Recopilação dos principais sucessos da 

história sagrada em versos. Na mesma forma em que foi escrita A Doença (dísticos decassílabos 

rimados), os dois poemas fazem um panorama dos acontecimentos da Bíblia, criando pequenos 

quadros narrativos que têm como intenção (expressa na introdução “À Mocidade Portuguesa,” 

que antecede as duas versões): 

 

A Simples narração da História Santa,  1 
Americana Musa, sem enfeite, 
À juvenil memória of’rece e canta: 

 

Ainda que haja uma declarada intenção de se afastar do épico: 



163 
 

A épica trombeta não emboca, 
Faz soar a didática buzina 
Qu’estranho termo e fábulas não toca: (7-9) 
 
 

o resultado final, uma vez que tematiza a grande saga do povo hebreu, acaba por se aproximar 

da epopeia. Há também lances heroicos, narrações brilhantes, sobretudo na versão mais longa, 

a de 1793: 

Ao lampejar da espada Macabéia, 
A oprimida cerviz alçou Judéia   1230 
E perante o seu Deus a quem se prostra 
O espedaçado jugo Assíria mostra: 
E em prêmio desta paz que o Povo goza, 
Reina a Asmodéia ‘stirpe gloriosa. 

 

Considerações finais 

Esta breve apresentação, creio, demonstra a inegável apropriação que Domingos Caldas 

Barbosa fez da tradição épica, sempre de maneira consciente e livre em relação aos modelos e 

aos decoros Ela revela também a complexidade que se oferece ao leitor moderno. No atual 

estágio da pesquisa, apesar de já haver um longo convívio com essa obra, ainda acho temerário 

arriscar uma interpretação definitiva em relação a essa atitude. 

Nessa altura, pode ser interessante resgatar aquela referência dos primeiros biógrafos 

à punição que o jovem Caldas Barbosa teria recebido porque “o seu genio desinquieto e picante 

brilhava sobremaneira em algumas satyras, que, como era natural, lhe grangearam inimigos”101 

Não nos chegou nenhum testemunho textual dessas sátiras, tão pouco é possível reconhecer 

traços satíricos em outros poemas do autor. E isso numa época em que esse gênero estava em 

alta: a altercação gerada entre os membros da Arcádia Lusitana e os “dissidentes” que se 

reuniam ao redor de Filinto Elísio por volta de 1770 (época em que Caldas Barbosa já estava em 

Portugal) foi intensa; assim também como a desavença de Bocage com os membros da Nova 

Arcádia resultou em poemas insultuosíssimos, inclusive dirigidos aos próprio Caldas. Para além 

disso, vários poetas como Nicolau Tolentino, Nuno Álvares Pereira Pato Moniz e Antônio Lobo 

de Carvalho se especializaram na sátira. Ainda assim, salvo algumas pequenas descrições um 

pouco mais ácidas nas modinhas, não parece ter havido continuidade nessa “veia satírica” 

punida na juventude.  

Aqui vale a pena uma menção de caráter biográfico que encontramos no Canto III de A 

Doença: quando, já em Portugal, o poeta recebeu a notícia da morte de seu pai e da consequente 

 
101 BARBOSA, Januário da Cunha, p 210 



164 
 

interrupção de qualquer auxílio financeiro, ele passou a ter que sobreviver da caridade de 

amigos e conhecidos, o que era bastante incerto. 

 

“Como desta miséria os mais fugiam 
E à importuna voz se ensurdeciam, 
Consultando o cansado sofrimento,   105 
Eu usei dum forçado fingimento;  
A minha desnudez fingi e creram 
Que de um estranho humor desordens eram, 
Mudei o humilde tom de desgraçado; 
E como não pedia, era escutado.    110 
Fácil a sua bolsa franqueava 
Quem valer-se da minha inda esperava: 
E esta indústria feliz, eu não o nego, 
Me restitui às margens do Mondego; 
 

 
Mesmo correndo o risco de cair em biografismos, creio que a passagem é bastante 

ilustrativa a respeito da consciência sobre o jogo de aparências que regia a sociedade 

portuguesa do final do Antigo Regime: a pobreza explícita afastava, mas a afetação de uma 

suposta excentricidade orgulhosa que se manifestasse através das marcas da pobreza era não 

só tolerada como auxiliada financeiramente. A transposição desse “forçado fingimento” do 

âmbito dos jogos sociais para os jogos literários pode, quem sabe, iluminar algo a respeito da 

maneira como as regras dos gêneros e dos decoros eram tratadas: havia expectativas que 

precisavam ser superficialmente acatadas, mas a “sinceridade absoluta” poderia ser perigosa e 

gerar punições (caso das sátiras) – melhor disfarçar a intenção e encaixar o explicitado na chave 

de OUTRA expectativa legitimada. Assim se ressignificam as formas, os conteúdos e os gêneros. 

Se esse tipo de aproximação pode se revelar frutífero, são os trabalhos que ainda estou 

por fazer que vão mostrá-lo. 

 

Referências 

BARBOSA, Domingos Caldas. A Doença. Introdução e notas de Lúcia Costigan e Fernando 
Morato. São Paulo: Editora 34, 2018. 

BARBOSA, Januário da Cunha “Domingos Caldas Barbosa”. Revista Trimestral de História e 
Geographia ou Jornal do Instituto Historico e Geographico Brasileiro. Tomo 4. Rio de Janeiro, 
Imprensa Americana, 1842. pp. 210-213. 

CAMÕES, Luís de. Obra completa. Rio de Janeiro: Aguilar, 1963. 

CÂNDIDO, Antônio.  Formação da Literatura Brasileira: momentos decisivos, 1750-1880. 14ª 
edição. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2013. 

RENNÓ, Adriana de Campos. Caldas Barbosa e o pecado das orelhas: a poesia árcade, a 
modinha e o lundu (Textos recolhidos e Antologia Poética). São Paulo: Arte & Ciência, 2005.  



165 
 

SAWAIA, Luiza. Domingos Caldas Barbosa, herdeiro de Horácio, poemas do Almanak das 
Musas: estudo crítico. Prefácio de Vania Pinheiro Chaves. Lisboa: Esfera do Caos Editores, 2015. 

TINHORÃO, José Ramos. Domingos Caldas Barbosa: o poeta da modinha e do lundu (1740-
1800). São Paulo: Editora 34, 2004. 

 

 
  



166 
 

 
NUNES, Ivanildo Araujo. O Cristo preexistente na epopeia La Semaine. 
Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 166-172. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.166172 

 
 

O CRISTO PREEXISTENTE NA EPOPEIA LA SEMAINE 
 

EL CRISTO PREEXISTENTE EN LA EPOPEYA DE LA SEMAINE 
 
 

Ivanildo Araujo Nunes102 
Universidade Tiradentes 

 

RESUMO: Este trabalho analisa a representação do Filho de Deus no poema épico religioso La Semaine 
(1578) de Guillaume de Saluste Du Bartas, destacando como o autor renascentista francês interpreta e 
desenvolve a figura cristológica em seu grandioso projeto poético sobre a criação do mundo. 
Examinaremos a perspectiva do poeta ao mostrar o Filho de Deus como agente criador e princípio 
ordenador do universo, também o uso da filosofia patrística na episteme acerca da preexistência do Filho 
de Deus. O estudo revela como o poeta francês sintetiza tradições patrísticas e medievais para construir 
uma narrativa épica que simultaneamente glorifica e humaniza a segunda pessoa da Trindade. 
Palavras-chave: Du Bartas; épico religioso; Filho de Deus; Renascimento. 
 
RESUMEN: Este trabajo analiza la representación del Hijo de Dios en el poema épico religioso La Semana 
(1578) de Guillaume de Saluste Du Bartas, destacando cómo el autor renacentista francés interpreta y 
desarrolla la figura cristológica en su gran proyecto poético sobre la creación del mundo. Examinaremos 
la perspectiva del poeta al mostrar al Hijo de Dios como agente creador y principio ordenador del universo, 
así como el uso de la filosofía patrística en la episteme relativa a la preexistencia del Hijo de Dios. El estudio 
revela cómo el poeta francés sintetiza las tradiciones patrísticas y medievales para construir una narrativa 
épica que simultáneamente glorifica y humaniza a la segunda persona de la Trinidad. 
Palabras clave: Du Bartas; epopeya religiosa; Hijo de Dios; Renacimiento. 

 

 
102 Doutor em Estudos Literários no Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal de Sergipe. 
Mestre em Cinema e Narrativas Sociais/PPGCINE pela UFS, formado em Letras (UNIT) e Especialista em LIBRAS 
(UCAM). Professor da Universidade Tiradentes e Membro do CIMEEP/UFS E-mail: hd_ivan@hotmail.com. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-7927-5060  

mailto:hd_ivan@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7927-5060


167 
 

 

Introdução 

O tema da preexistência de Cristo constitui um dos pilares da teologia patrística, 

recebendo tratamento diversificado pelos Padres da Igreja tanto no Oriente quanto no Ocidente. 

Este trabalho analisa as diferentes abordagens sobre o Logos preexistente nos escritos dos 

principais teólogos dos primeiros séculos, destacando como eles interpretaram as Escrituras e 

desenvolveram uma cristologia que mantivesse tanto a divindade de Cristo quanto sua união 

com a humanidade. 

Justino Mártir (c. 100-165), um dos primeiros apologistas cristãos, desenvolveu uma 

teologia do Logos fortemente influenciada pelo platonismo médio, mas radicada na revelação 

bíblica. Em sua Primeira Apologia, ele afirma: 

 

O próprio Deus, que é o Pai do universo, tem um Filho, que sendo o Verbo 
primogênito de Deus, é também Deus. Outrora ele apareceu em forma de 
fogo e na imagem incorpórea, agora, por vontade de Deus, feito homem por 
uma virgem, tornou-se homem, para dissolver a obra dos maus anjos. 
(JUSTINO, I Apologia 63). 

Esta passagem revela como Justino compreendia a preexistência do Logos como divina 

e sua posterior encarnação. O diálogo com Trifão expande esta compreensão, identificando o 

Logos com o “Anjo do Senhor” que aparece no Antigo Testamento (Justino, Diálogo 58). Esse tipo 

de cristofonia veterotestamentária será amplamente desenvolvida posteriormente por Ireneu 

de Lião. 

Ireneu (c. 130-202), bispo de Lião, desenvolveu uma teologia da história da salvação 

onde a preexistência de Cristo é fundamental. Contra as heresias gnósticas que separavam o 

Cristo celeste, do Jesus terreno, Ireneu insistiu na unidade do Logos preexistente com o Jesus 

histórico: "Ele é o santo Senhor, o Maravilhoso, o Conselheiro, o belo por sua visão, o Deus forte, 

aquele que está sobre toda a criatura, o Verbo do Pai." (Ireneu, Contra as Heresias III,16,3). 

Particularmente relevante é como Ireneu identifica o Logos com a Sabedoria personificada de 

Provérbios 8:22 ("O Senhor me possuía no início de seus caminhos"). Para Ireneu, isso demonstra 

que o Filho estava com o Pai desde toda a eternidade, embora posteriormente alguns Padres 

alexandrinos interpretariam diferentemente este versículo. 

O século IV assistiu à grande controvérsia ariana, que questionava a divindade e 

preexistência do Filho. Atanásio de Alexandria (c. 296-373) tornou-se o grande defensor da fé 

nicena, argumentando vigorosamente pela eternidade do Logos: “ O Verbo não é criatura nem 

obra, mas próprio da substância do Pai. Por isso não houve um tempo em que ele não existisse. 



168 
 

[...] O Pai jamais existiu sem o Verbo, mas o Verbo é eternamente co-existente com o Pai." 

(ATANÁSIO, Contra os Arianos I,14). 

Os Padres capadócios (Basílio, Gregório de Nazianzo e Gregório de Nissa) refinariam 

esta linguagem, desenvolvendo a doutrina das três hipóstases para salvaguardar tanto a 

distinção pessoal quanto a unidade essencial entre Pai e Filho. 

No Ocidente latino, Agostinho de Hipona (354-430) ofereceu uma das sínteses mais 

sofisticadas sobre a preexistência de Cristo, integrando neoplatonismo e exegese bíblica. Em De 

Trinitate, ele desenvolve sua famosa analogia da Trindade, onde o Verbo é entendido como a 

Palavra interior eterna do Pai: "Portanto, o Verbo de Deus, que é Deus, é o Filho unigênito do 

Pai... Ninguém pense nesse Verbo como algo que ressoa ou passa, mas como algo que 

permanece com o começo que o pronunciou, sem começo de pronúncia." (Agostinho, De 

Trinitate XV,11,20). 

A doutrina da preexistência de Cristo sofreu significativo desenvolvimento durante o 

período patrístico, desde as primeiras identificações do Logos com o Deus do Antigo Testamento 

até as sofisticadas formulações trinitárias do século IV. Os Padres gregos e latinos, cada um com 

suas ênfases particulares, concordaram que o Filho não era uma criatura, mas existia 

eternamente com o Pai antes de todos os séculos. Essa crença fundamental, consolidada nos 

concílios ecumênicos, tornou-se parte integrante da fé cristã ortodoxa e influenciou 

grandemente as artes no período renascentista. 

 

Du Bartas e sua epopeia  

O Renascimento, período que se estendeu aproximadamente do século XIV ao XVII, foi 

marcado por uma profunda transformação cultural, artística e intelectual na Europa. Este 

movimento não apenas redescobriu a cultura clássica greco-romana, mas também trouxe novas 

perspectivas sobre a religião e a figura de Cristo. A arte renascentista, em particular, refletiu essa 

nova abordagem, apresentando Cristo de maneiras que enfatizavam tanto sua divindade quanto 

sua humanidade.  

Artistas como Leonardo da Vinci, Michelangelo e Rafael foram fundamentais na 

representação de Cristo durante o Renascimento. A obra "A Última Ceia", de Da Vinci, é um 

exemplo notável. Nesta pintura, Cristo é retratado em um momento de intensa emoção, 

revelando sua humanidade ao anunciar a traição de Judas. A composição e o uso da perspectiva 

linear criam uma profundidade que atrai o espectador para a cena, tornando-a mais impactante. 

Michelangelo, por sua vez, em sua famosa escultura "Cristo Redentor", captura a 

essência da divindade de Cristo através de uma representação idealizada do corpo humano. A 



169 
 

escultura, que exibe uma musculatura perfeita e uma expressão serena, reflete a crença 

renascentista na beleza como uma manifestação do divino. 

O poeta francês Guillaume de Salluste Du Bartas (1544-1590), importante poeta 

protestante do século XVI, desenvolveu uma visão peculiar do Messias, mesclando influências 

calvinistas com elementos do humanismo renascentista. Sua obra, apesar de pouco estudada 

atualmente, teve imensa influência na literatura religiosa europeia dos séculos XVI e XVII. 

Nascido em 1544, em Montfort, Du Bartas viveu durante as turbulências das guerras 

religiosas na França. Sua formação protestante influenciou profundamente sua visão de Cristo, 

que aparece em sua obra não apenas como figura redentora, mas como princípio ordenador do 

universo. O Verbo divino, que em Cristo se encarnou, é apresentado por Du Bartas como a força 

criadora que organiza o caos primordial, numa clara influência do prólogo do Evangelho de João. 

Segundo Nunes, o Filho estava presente na criação do mundo: 

 
Quanto ao Criador do mundo, nos dois textos (bíblico e bartaniano), foi o Deus 
Eterno, sendo um em essência, também distinto em três pessoas: Pai, Filho e 
Espírito Santo. A Trindade Santa é ressaltada no epos de Du Bartas, no Dia I, 
v. 97–204, no Dia II, v. 796–800. Ora, para a Teologia, as três pessoas da 
Trindade atuaram ativamente na criação, não apenas o Deus-Pai. O Espírito 
Santo e o Filho estavam presentes na Criação do mundo; e o nascimento 
virginal do Filho, em termos bíblicos, foi apenas sua revelação aos homens 
(NUNES, 2004, p. 49). 

 

Na Semaine, Du Bartas apresenta Cristo (O Filho) antes de tudo no momento da 

criação, seguindo a tradição joanina. No dia primeiro (canto) da criação, é descrito do Filho e do 

Santo Espírito:  

Providence et Bonté estoyent à tous momens 
Le sacré-sainct object de ses hauts pensemens. 
Et si tu veux encor, de ceste grande Boule 
peut-être, il contemploit l'Archetype et le moule. 
Il n'estoit solitaire, avec ques lui vivoyent 
Son Fils et son Esprit, qui par tout le suivoient103   
(DU BARTAS, 2011, p.87).  

 

Essa representação combina o Cristo cósmico paulino com elementos da filosofia 

neoplatônica, sugerindo uma continuidade entre criação e redenção. 

 
103 Providência e Bondade eram em todos os momentos  
O objeto sagrado de seus elevados pensamentos.  
E se preferir, deste grande Monolito  
talvez, ele contemplasse o molde e o Arquétipo.  
Ele não estava sozinho, com ele viviam  
Seu Filho e seu Espírito, que por toda parte o seguiam. (tradução nossa). 
 



170 
 

Apesar da ênfase no Cristo cósmico, Du Bartas não negligencia a dimensão humana. Em 

passagens posteriores da obra, especialmente ao tratar do sexto dia da criação, antecipa o 

nascimento virginal:  

C'est alors , c'est alors, ô Dieu : que ton fils cher, 
Qui semble estre affublé d'une fragile chair, 
Descendra glorieux des voutes estoilees 
A ses flancs voleront mille bandes ailees104  
(DU BARTAS, 2011, p.100). 

 

Mais adiante ele acentua a manifestação do divino por meio de seu milagre primeiro, 

fazendo a alusão a Criação. 

Qui guerroye le Ciel ! ô sacree alliance 
Que le fils d'une vierge orna de sa presence ! 
Lors que les eaux de Cane il convertit en vin, 
Tesmoignage premier de son pouvoir divin105  
(DU BARTAS, 2011, p.358). 

 

A representação de Cristo na obra de Du Bartas revela uma teologia poética sofisticada, 

que articula criação e redenção através da figura do Verbo encarnado. Sua influência protestante 

se manifesta na ênfase na soberania divina, enquanto o estilo épico-científico reflete o 

humanismo cristão do período. 

Esta síntese única entre cosmogonia e soteriologia faz de Du Bartas um caso particularmente 

interessante no estudo das representações literárias de Cristo no Renascimento, a figura do Filho 

de Deus assume papel central como princípio ordenador do universo poético bartaniano. 

Em outro momento da epopeia, La Semaine, Du Bartas apresenta uma elaborada 

cosmogonia onde o Filho de Deus aparece como Voz do Pai, isso na criação material:  

Je dis son Fils, sa Voix, son Conseil éternel 
De qui l'est esgal à l'estre paternel. 
De ces deux procèdent leur commune Puissance, 
Leur Esprit, leur Amour:  non divers en essence106  
(DU BARTAS, 2011, p. 88). 

 

 
104 É então, é então, ó Deus: que teu filho amado,  
Que parece com carne frágil adornado,  
Descerá glorioso das abóbadas estreladas  
Mil bandos alados voarão ao seu lado (tradução nossa). 
105 Quem declararia guerra ao Céu! Ó aliança deífica 
Que o filho de uma virgem com sua presença Magnífica! 
Quando ele transformou as águas de Caná em vinho,  
Primeiro testemunho de seu poder divino (tradução nossa). 
106 Falo de seu Filho, sua Voz, seu Conselho eterno  
De quem ele é igual ao ser paterno.  
Destes dois procede sua Potência,  
Seu Espírito, seu Amor: não difere em essência (tradução nossa). 
 



171 
 

Nesta passagem, Du Bartas estabelece uma cristologia que combina elementos do livro 

de João ("esplendor do Pai") com a tradição sapiencial veterotestamentária, apresentando o 

Filho como princípio ativo da criação, tal como descrito nos primeiros capítulos do Gênesis e no 

prólogo do Evangelho não sinótico. 

A representação bartaniana do Filho de Deus revela uma sofisticada interação entre 

teologia e poética. O poeta francês não se limita à paráfrase bíblica, mas elabora uma verdadeira 

síntese entre: 

1) A tradição patrística e medieval de comentário bíblico; 

2) As correntes humanistas de valorização da dignidade humana; 

3) A estética renascentista de celebração da criação. 

Esta combinação se manifesta particularmente na passagem onde Du Bartas descreve 

tanto o seu aspecto divinal, quanto a sua humanidade, que Ele se sujeita para salvação de todos:  

L’autre, d'aise ravi, dans Nazareth asseure  
Qu'une dame sera Mere et vierge, en mesme heure : 
Et qu'elle enfantera pour le salut humain 
Son pere, soo espoux, son fils, et son germain107.  
(DU BARTAS, 2011, p.113). 
 

Considerações finais 

A análise da figura do Filho de Deus em La Semaine de Du Bartas revela não apenas a 

profundidade teológica do poeta francês, mas também sua habilidade em transformar dogmas 

cristãos em matéria épica. O tratamento dado à segunda pessoa da Trindade demonstra como 

Du Bartas conseguia harmonizar fidelidade à tradição cristã com a liberdade criativa 

característica do Renascimento. 

Mais que mera paráfrase dos relatos bíblicos, a cristologia bartasiana representa uma 

releitura poética que busca simultaneamente instruir e emocionar o leitor, elevando tanto a 

compreensão teológica quanto a experiência estética da narrativa sagrada. Neste sentido, La 

Semaine se configura como uma das mais originais contribuições do Renascimento francês à 

literatura religiosa. 

 

 

 
107 A outra, encantada de alegria, em Nazaré garante  
Que uma senhora será Mãe e virgem, no mesmo instante:  
E que dará à luz para a humana salvação, 
 Seu pai, seu marido, seu filho e seu irmão. (tradução nossa). 

 



172 
 

Referências 

AGOSTINHO, Santo. A Trindade. Tradução de Frei Agustinho Belmonte. São Paulo: Paulus, 1994. 

ATANÁSIO, São. Contra os arianos. In: Patrologia Graeca, vol. 26. Paris: Migne, 1857. 

BARBERIS, R. La poesia di Du Bartas nella cultura europea. Torino: Giappichelli, 1998. 

DU BARTAS, Guillaume. La Sepmaine ou Creation du monde - Tome 2. Édition dirigée par Yvonne 
Bellenger. Paris: Classiques Garnier, 2011. 

HAUSER, A. A história social da arte e da literatura. São Paulo: Editora Perspectiva, 1992. 

IRINEU, Santo. Contra as Heresias. Livro III. Tradução de Lourenço Costa. São Paulo: Paulus, 

1995. 

JUSTINO, Mártir. Diálogo com Trifão. Tradução de Hugo de Sousa. São Paulo: Paulus, 2004. 

JUSTINO, Mártir. Primeira Apologia. In: Os Padres Apologistas. Tradução de Ivo Storniolo. São 

Paulo: Paulus, 1995. 

NUNES, Ivanildo A. La semaine: A epopeia religiosa. 2024. 132 f. Tese (Doutorado em Estudos 

Literários) - Universidade Federal de Sergipe. São Cristóvão, 2004. 

PELIKAN, Jaroslav. The Christian Tradition: A History of the Development of Doctrine, Vol. 1. 

Chicago: University of Chicago Press, 1975. 

QUASTEN, Johannes. Patrologia, vol. I-II. Madrid: BAC, 2004. 

SCHMIDT, A.-M. La poésie scientifique en France au XVIe siècle. Paris: Michel, 1950. 

 
  



173 
 

 

 

Resenhas 
Reseñas 

Revues critiques 
Reviews 

 



174 
 

 
LIMA, Leticia. Gaú-chê-rama-ura (Jornal Pioneiro, 1967-1968): uma 
leitura da primeira edição do épico de Zulmiro Lermen. Revista Épicas. 
N. 18 – dez 25, p. 174-178. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18 

 

GAÚ-CHÊ-RAMA-URA (JORNAL PIONEIRO, 1967-1968): UMA LEITURA DA PRIMEIRA 
EDIÇÃO DO ÉPICO DE ZULMIRO LERMEN 

 

Leticia Lima 
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul – PUCRS 

 

LERMEN, Zulmiro Lino. Gaú-chê-rama-ura: a poesia da terra e da gente que canta 
sentidamente. Jornal Pioneiro, Caxias do Sul, abr. 1967/dez. 1968. 
 

Em 17 de abril de 1967, o Jornal Pioneiro publicou as primeiras estrofes do poema épico 

de Zulmiro Lermen. Sob o título Gaú-chê-rama-ura: a poesia da terra e da gente que canta 

sentidamente, o poeta caxiense, já colaborador semanal do periódico, lançava seu texto de 

maior fôlego, que se estenderia nas edições do jornal até dezembro do ano seguinte. Trata-se 

da obra mais extensa e ambiciosa de Lermen, na qual sua poética alcança maior vigor e 

densidade. 

Acompanhadas de notas que explicam os recortes e as omissões do texto, as estrofes 

compuseram o que viria a ser a primeira versão de O Grande Sul – título utilizado na adaptação 

em prosa publicada pela Edições Paulinas em 1971. Além dessas, o épico lerminiano conta, 

ainda, com uma terceira versão: o datiloscrito completo do poema, até hoje inédito. A versão 

datiloscrita, mais ampla e consistente, preserva a dimensão épica do poema e é objeto de 

pesquisa em andamento, motivo pelo qual não será examinada nesta resenha. O foco recai, 

portanto, sobre a versão do Pioneiro: a primeira a vir a público e a que mantém o tom épico e o 

fôlego do poema original. 



175 
 

A obra de Lermen, entretanto, é um corpus ainda por se fazer. Pouco se conhece sobre 

sua biografia e produção literária, que carecem de estudos sistemáticos, e Gaú-chê-rama-ura 

figura como uma das obras raras e capazes de revelar a amplitude de sua poética. Os poucos 

estudiosos que se referem ao poeta concentram-se na região da Serra Gaúcha, onde ele nasceu 

e viveu, sendo a única exceção de que se tem notícia até o momento a menção de Pedro Leite 

Villas-Bôas em seu Dicionário bibliográfico gaúcho (1991). Os registros, de modo geral, 

convergem ao afirmar a variedade de sua produção: Lermen escreveu desde poemetos e 

romances até dicionários de tupi-guarani e manuais práticos de inglês e esperanto, além de 

exercer por muitos anos a atividade de professor. Essa diversidade de interesses e de formas de 

expressão encontra em Gaú-chê-rama-ura sua síntese mais ambiciosa – um épico que se propõe 

a cantar a terra e a gente do sul. 

Disposto em 596 estrofes em decassílabos heroicos, a versão de Gaú-chê-rama-ura 

encontrada no Jornal Pioneiro remonta à epopeia clássica e, embora careça da divisão em 

cantos, apresenta a evolução da história em partes distintas. O poema percorre de forma ampla 

a geografia, a história e a cultura do Rio Grande do Sul: inicia com a descrição da paisagem 

regional – rios, lagos, ventos e vegetação – e segue com a narrativa das origens do povo gaúcho, 

abordando tanto personagens lendários quanto figuras históricas, como Sepé Tiarajú e os líderes 

das revoluções. Trata do desenvolvimento econômico e social, destacando a introdução do 

gado, a colonização açoriana e alemã e a imigração italiana, bem como os conflitos que 

marcaram a região, incluindo as guerras locais, a Guerra dos Farrapos, a Guerra do Paraguai e a 

Revolução Federalista, até eventos políticos do século XX, como a Revolução de 1930. Ao longo 

do poema, Lermen também destaca os grupos étnicos e sociais e valoriza tradições culturais, 

como lendas indígenas, poesia regional e o gauchismo sul-rio-grandense, encerrando com temas 

contemporâneos que ampliam a perspectiva para a era atômica e espacial, revelando uma visão 

universal que atravessa tempos e espaços. 

Em consonância com a tradição da epopeia clássica, Gaú-chê-rama-ura apresenta 

elementos estruturais típicos do gênero. Logo na abertura, o poeta faz uma invocação, mas, em 

vez de recorrer às Musas gregas, dirige-se a Deus, marcando a dimensão espiritual cristã de sua 

obra. A proposição do poema – “narrar e descrever e dissertar” (estrofe 4, verso 9) – reforça 

esse caráter devocional, propondo compartilhar com o leitor a luz divina que orienta o olhar do 

poeta sobre o mundo: 

 

Criador meu, quão divino o teu criar! 
Surgindo vem a luz do teu amar... 
De espaços azulantes, do negror, 
Nevados picos brilham em fulgor, 



176 
 

Clareiam os fundões do fundo mar... 
Criador meu, Poiesis Criador, 
Alguma luz quero também acionar, 
Contigo quero o Belo comungar... (Lermen, 1967, estrofe 2) 

 

Ao longo do texto, é possível identificar outros traços épicos clássicos adaptados ao 

contexto regional: a descrição detalhada de paisagens, personagens e batalhas; a presença de 

heróis e de feitos memoráveis; e o uso de versos em decassílabos heroicos, que conferem ritmo 

solene e grandioso à narrativa: 

 

E vão os cavaleiros às coxilhas 
E ocultam-se ao longo dos cavalos 
Armados com suas lanças, boleadeiras 
Os brancos cobiçando a tropilha 
Achegam-se matreiros aos cavalos... 
Ventaço de lançaços e bolaços 
Avisa quem é o dono das coxilhas (Lermen, 1967, estrofe 36) 

 

O poema de Lermen constitui uma tentativa singular de inscrever o épico no contexto 

da literatura serrana e sul-rio-grandense. Ao transformar a história, o espaço e o modo de vida 

do homem gaúcho em matéria épica, o autor mobiliza recursos da tradição literária para 

construir uma visão grandiosa da cultura local. Nesse sentido, Gaú-chê-rama-ura ocupa um lugar 

peculiar tanto na trajetória de Lermen – como ponto culminante de sua produção – quanto no 

panorama da poesia sul-rio-grandense, ao articular oralidade e sentimento a um projeto de 

envergadura estética incomum para o período – o que talvez justifique a escolha do autor de 

transformar o texto em prosa na versão posterior, publicada em 1971. 

A dimensão épica de Gaú-chê-rama-ura se amplia ainda mais quando observada à luz 

das influências literárias que atravessam a escrita de Lermen. Suas referências, tanto aos 

clássicos do gênero quanto à tradição regional, revelam um projeto estético consciente, que 

busca inserir as figuras do imaginário sul-rio-grandense em uma linhagem literária mais ampla. 

De um lado, a tradição épica clássica fornece o modelo narrativo e o impulso totalizante; de 

outro, a literatura regional e o romance histórico oferecem o cenário e o imaginário com que 

Lermen dialoga de modo produtivo. 

Essa convivência entre o cânone universal e a tradição regional não é apenas declarada, 

mas incorporada à própria forma do poema. Ao reunir “a ura de Homero, em gregos mares” 

(estrofe 431, verso 4) e “os cantos de Virgílio e Alighieri” (estrofe 431, verso 9) aos “campos de 

Simões Lopes, o gaúcho” (estrofe 431, verso 12), Lermen coloca o espaço sulino em 

continuidade simbólica com os territórios fundadores da epopeia ocidental. O gesto de Gauchê 

– o herói que canta sua terra ao som do violão – traduz esse encontro entre tradição e invenção: 



177 
 

o instrumento popular substitui a lira dos antigos, ao mesmo tempo em que faz referência a 

Capitão Rodrigo, e o canto épico nasce agora da oralidade campeira. É o próprio nascimento do 

mito gaúcho que o poema dramatiza, na cena em que o violão passa das mãos indígenas ao 

herói branco: 

 

Imembuí, que é a filha do tuxuba, 
Rompendo o cerco traz o violão, 
Coloca-o nos braços do emboaba, 
Soltando-lhe a quente, forte mão. 
Hostil, total silêncio caiçara a taba... 
O branco inicia uma canção, 
E, vez, primeira, em campo, o violão... 
 
O moço fita a lua e vai cantando 
Canção em despedida, triste, triste... 
Percorre com os olhos as coxilhas, 
Soluça em sua viola, triste, triste... 
Contempla a indiazinha de os campos 
E manda-lhe adeus, tão triste, triste... 
 
[...] 
 
“Soltai-o!” manda o chefe Águia-Sol. 
“O chê, que canta triste, gauú, 
Possui o nosso espírito dos campos! 
Gauchê é nosso irmão, irmão dos campos!” 
 
O branco é chamado Gauchê, gaúcho. 
Gaúcho então casou co’a minuana... 
Da união do branco e do bronze tão bacana, 
Surgiu um novo tipo... O gaúcho! 
Gaúcho só vivendo nos arreios, 
Lidando com o gado e carneiros, 
Tropeando e domando... Oi, gaúcho! (Lermen, 1967, versos 42-43 e 45-46). 

 

Ao reconstituir, na figura do casal mítico Gauchê e Imembuí, a união de Ana Terra e 

Pedro Missioneiro, Gaú-chê-rama-ura ecoa a trilogia de Erico Verissimo e tensiona as noções de 

memória e identidade que atravessam ambas as narrativas. Lermen reelabora esse mito de 

origem dentro de seu ambicioso projeto poético e, ao articular o imaginário regional à forma 

épica, propõe uma síntese entre a cultura local e a herança literária ocidental. Essa operação 

confere ao poema uma dupla legitimidade: reinscreve o sujeito gaúcho no horizonte da tradição 

universal e, ao mesmo tempo, afirma a potência criadora de uma literatura que nasce no sul do 

país. Nessa tensão entre pertencimento e invenção, Gaú-chê-rama-ura se revela como uma 

epopeia da terra e do espírito – como antecipa o subtítulo que acompanha a versão publicada 

no Pioneiro –, um modo de cantar a própria identidade nos moldes da grande literatura. 



178 
 

Para além da narrativa épica, Gaú-chê-rama-ura guarda curiosidades que jogam luz 

sobre o modo como Lermen compreendia a criação literária. O datiloscrito sugere que o autor 

planejava publicar uma versão com 777 estrofes – número que remete ao caráter mítico e 

esotérico recorrente em sua produção – e chegou a confeccionar um exemplar artesanal do 

poema, colando os versos que saíram nas edições do Jornal Pioneiro sobre as páginas de um 

exemplar do romance Seara Vermelha, de Jorge Amado. O gesto, ao mesmo tempo simbólico e 

material, traduz a concepção de poesia como trabalho de colagem e reconstrução da memória. 

Nesse mesmo espírito, Lermen retoma figuras de outras obras, como Cristóvão de Mendoza, 

reafirmando a coerência de um projeto que entrelaça história, imaginação e espiritualidade. Tais 

aspectos revelam um autor atento não apenas à dimensão estética, mas também à simbologia 

do ato criador – um poeta que transforma o próprio fazer literário em exercício de permanência. 

Toda epopeia nasce do desejo de perpetuar uma memória coletiva – e Lermen parece 

plenamente consciente desse gesto. Ao reunir ecos de Homero, Camões e Verissimo, ele dá 

forma a uma narrativa que transforma o gaúcho em herói mítico, seguindo uma tradição, à 

época, já explorada por seus antecessores, sem abandonar o lirismo e o tom confessional que 

marcam sua poética. Gaú-chê-rama-ura permanece, assim, como uma experiência singular da 

literatura épica regional, de interesse tanto para estudiosos da tradição literária e épica quanto 

para leitores curiosos sobre as múltiplas maneiras de cantar a identidade gaúcha. 

  



179 
 

 
CARNEIRO, Vitória Sinadhia Delfino. Ana Plácido e a escrita das 
mulheres.  Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 179-182. 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18 

 
 

ANA PLÁCIDO E A ESCRITA DAS MULHERES 
 

Vitória Sinadhia Delfino Carneiro108 
Universidade Federal Rural de Pernambuco/PROGEL 

 
 

SILVA, Fabio Mario da. Ana Plácido e as representações do feminino no século XIX. 2 
ed. Recife: EDUFRPE, 2023. Disponível em: https://editora.ufrpe.br/node/280. Acesso 
em: 8 jan. 2025. 
 

Ao longo da história literária, inúmeros nomes obtiveram prestígio e destaque graças às 

suas produções. A grande maioria dessas produções, no entanto, advém da pena de homens, 

que dominam o cânone literário e são os mais conhecidos e aclamados pela crítica. 

Relativamente ao século XIX, no qual o ideal feminino estava atrelado aos deveres 

domésticos e à submissão a figuras masculinas, notamos, efetivamente, que o labor literário 

apresentava muito mais obstáculos às mulheres que aos homens. Apesar disso, em contexto 

oitocentista, muitas escritoras produziram obras e se firmaram enquanto intelectuais de seu 

tempo. As barreiras, no entanto, perduram, e a crítica segue, com frequência, relegando-as ao 

silêncio e ao esquecimento. 

Na Literatura Portuguesa oitocentista uma das escritoras de grande importância é Ana 

Plácido, autora do romance Herança de Lágrimas (1871) e do livro de contos e crônicas Luz 

 
108 Mestranda pelo Programa de Pós-Graduação em Estudos da Linguagem pela Universidade Federal Rural de 

Pernambuco (PROGEL/UFRPE). 

https://editora.ufrpe.br/node/280


180 
 

Coada Por Ferros (1863). No entanto, apesar de sua relevância no campo literário, a figura de 

Ana Plácido segue sendo frequentemente lembrada enquanto companheira do escritor Camilo 

Castelo Branco, ao passo que sua produção escrita é deixada de lado. Desse modo, a autora 

permanece às sombras do prestígio de Camilo e é reduzida aos papéis de musa e companheira 

do genial escritor. 

A obra publicada por Fabio Mario da Silva, docente da Universidade Federal Rural de 

Pernambuco, e intitulada Ana Plácido e as representações do feminino no século XIX, realiza um 

resgate da imagem de Ana Plácido enquanto escritora autônoma e atenta às relações sociais de 

seu tempo, conferindo destaque às personagens femininas e suas representações no contexto 

histórico-social do século XIX. Na referida obra, Silva também resgata narrativas esquecidas e 

expõe o perfil crítico da escritora, que se utiliza de suas personagens para tecer críticas ao 

contexto oitocentista. 

O esquecimento de Ana Plácido é aspecto salientado pelo autor logo na introdução da 

obra, em que lista alguns nomes da crítica que, pioneiramente, já escreveram sobre sua obra, 

tais como Fernanda Damas Cabral, Maria Amélia Campos, Paulo Motta Oliveira, Cláudia Pazos 

Alonso, Conceição Flores, Adriana Mello Guimarães, dentre outros que se dedicam a explorar o 

perfil literário de Plácido. 

Com prefácio de Cláudia Pazos Alonso, o livro possui três capítulos. No primeiro, 

intitulado “O estereótipo feminino oitocentista e o romantismo”, o autor discute o contexto 

histórico e social da época, com enfoque nas problemáticas femininas e nos percalços que as 

mulheres enfrentavam perante a sociedade patriarcal portuguesa. Ao longo do capítulo, Fabio 

Silva aborda problemáticas relacionadas à participação das mulheres no mercado de trabalho, 

o acesso à educação e à leitura, bem como a insistência em creditar a inferiorização da 

intelectualidade feminina, trazendo à baila a perspectiva da legislação e da biologia da época 

que consideravam a mulher um ser inferior, incapaz e intensamente sentimental. 

Em um contexto em que “a mulher é considerada plenamente dependente da figura do 

marido, tanto psicológica e fisicamente, quanto financeira e juridicamente” (Silva, 2023, p. 19), 

o autor salienta que as mulheres que não se encaixavam nesse modelo feminino pautado na 

completa dependência desencadearam uma série de conflitos de gênero na sociedade 

portuguesa. Ademais, ser mulher e ser escritora eram perfis que entravam em conflito, 

justamente por romper as expectativas sociais e os modelos familiares e femininos da época. 

Nesse sentido, a figura de Ana Plácido, enquanto escritora, desvia-se do que se era 

esperado pelo sistema burguês patriarcal da época, não apenas por escrever – aspecto por si só 

transgressor –, mas por fazer da sua literatura uma ferramenta de denúncia às injustiças sociais 

e às desvantagens enfrentadas pelas mulheres nessa conjuntura. 



181 
 

No capítulo seguinte, intitulado “Esboço da formação educacional placidiana”, Silva 

explora as bases de formação intelectual e cultural de Plácido, educada nos moldes burgueses. 

Logo no início do capítulo, o autor discute sobre a desvalorização da crítica em relação a 

produções literárias de mulheres, trazendo como exemplo as considerações de Jacinto do Prado 

Coelho, importante crítico literário, que aponta Ana como uma “escritora sem talento” (Silva, 

2023, p. 42), reforçando o apagamento de seu trabalho. 

Ao discorrer sobre a formação de Ana Plácido, Silva levanta importantes reflexões sobre 

as condições que dificultavam a presença de mulheres no campo literário, tais como o acesso à 

escolarização, a falta de tempo para se dedicar à escrita – muitas vezes consumido pelos 

afazeres domésticos e cuidados com os filhos – e o julgamento social. 

Um interessante fato abordado pelo autor refere-se ao posicionamento de Camilo em 

relação à carreira literária da companheira. Apesar de, inicialmente, Camilo ter sido “o grande 

incentivador da obra da escritora” (Silva, 2023, p. 45), em determinado momento “acaba por 

abandonar esse incentivo à carreira do seu grande amor” (Silva, 2023, p. 47). Além do mais, Silva 

afirma que a própria Ana Plácido, a certa altura, acaba se entregando aos afazeres domésticos 

e se afastando da escrita, algo que Camilo enxergava como algo positivo. Desse modo, o autor 

aponta que Ana “abriu mão de sua independência intelectual e dos projetos literários para se 

dedicar por completo à família e aos desejos de Camilo” (Silva, 2023, p. 58).  

No que tange à sua produção escrita, o autor destaca que Ana Plácido, apesar de 

escrever dentro dos moldes do Romantismo, possui uma postura crítica no que se refere a 

leituras de caráter fortemente sentimentais, pois percebia que muitas mulheres, ao se deixarem 

levar pelo sentimentalismo, decaíam socialmente e enfrentavam grande sofrimento. Desse 

modo, a escritora posiciona-se contra as dinâmicas em que o “poder masculino acaba por 

prevalecer” (Silva, 2023, p. 51), saindo em defesa da dignidade das mulheres. 

No terceiro e último capítulo da obra, intitulado “Problemáticas femininas na obra de 

Ana Plácido”, Fabio Mario da Silva dedica-se à análise dos textos literários da autora. Dividindo 

o capítulo em quatro seções, o autor aborda temáticas centrais em sua obra, quais sejam: “Os 

enclausuramentos femininos”, “A cumplicidade e a rivalidade feminina”, “As mulheres e a luta 

contra o patriarcado” e “Infidelidades masculina e feminina: o adultério e a separação”. 

Na primeira seção, Silva afirma que “o convento, as casas de acolhimento e os espaços 

fechados estão presentes nas narrativas de Ana Plácido como lugares femininos por excelência” 

(Silva, 2023, p. 73). Os mosteiros e conventos, para além de serem locais de oração e resignação, 

também poderiam ser “lugares de castigo e de punição, ou até de encontros sexuais” (Silva, 

2023, p. 75), bem como um espaço de preservação da mulher do mundo social. Ao abordar as 

narrativas de Plácido, o crítico demonstra que os delimites da clausura representam para as 



182 
 

personagens lugares de fuga e até mesmo de sacrifício amoroso, trazendo, como consequências, 

quase sempre a dor e o sofrimento. 

A seção a seguir dedica-se a explorar a questão da cumplicidade e da rivalidade feminina 

presente nas narrativas placidianas. Silva afirma que o sentimento de cumplicidade entre essas 

mulheres pode ocorrer através de “um processo empático pelo sofrimento alheio” (Silva, 2023, 

p. 88). Já a rivalidade feminina acaba sendo promovida pelo modelo social burguês e patriarcal 

da época, envolvendo questões de inferioridade, disputa por uma figura masculina, a intriga e a 

inveja. 

Na seção dedicada à temática da luta contra o patriarcado presente nas narrativas, o 

autor realça como Ana Plácido sai em defesa das mulheres em suas histórias, denunciando as 

injustiças as quais eram reféns. Em um contexto marcado pelo patriarcalismo, a escritora “vai 

tocar em temas muito sensíveis na sua obra ficcional” (Silva, 2023, p. 109), como o assédio e a 

violência física e sexual contra mulheres. Ao dar luz a temáticas tão relevantes, nota-se uma 

escritora muito arguta e sensível ao analisar como a sociedade causa prejuízo as mulheres e 

como, por vezes, elas aceitam passivamente essa desvantagem.  

Por fim, na última seção do capítulo, o autor aborda a temática do adultério. Sendo esse 

um tema que perpassou a vida da própria Ana Plácido, Silva aponta que a figura da escritora 

“será quase sempre vista, pelos meios mais conservadores burgueses, como uma espécie de 

‘antimodelo do feminino’” (Silva, 2023, p. 113).  Assim, no decorrer de sua análise, o autor 

destaca aspectos importantes, como, por exemplo, o questionamento da narradora referente 

aos privilégios dos homens no romance Herança de Lágrimas. Ao tratar dessas questões, 

percebe-se que Ana Plácido, através da ficção, aborda o adultério a partir de duas perspectivas: 

a masculina e a feminina, ambas encaradas e julgadas de modos distintos pela sociedade, que 

privilegia os homens. 

O estudo de Fabio Mario da Silva, desse modo, revela sua importância ao abordar a obra 

de Ana Plácido, ainda carente de novas análises e releituras, de maneira exclusiva e explorando 

elementos relacionados ao feminino e as representações de gênero no século XIX. Ancorando-

se em estudos de gênero e na crítica feminista, o autor constrói um panorama do contexto 

histórico, social e cultural da época com enfoque nas mulheres, além de colocar em evidência 

representações femininas produzidas por uma mulher atenta às dinâmicas que a rodeiam. A 

obra de Fabio Silva é, pois, uma importante contribuição para o estudo da literatura portuguesa 

e a principal referência no estudo da obra de Ana Plácido. 

 


