
96 

 

 
CARVALHO, Maria Leônia Garcia Costa; CARDOSO, Ana Maria Leal. A 
sublime arte da poesia. Revista Épicas. N. 18 – dez 25, p. 96-105 
DOI: http://dx.doi.org/10.47044/2527-080X.2025.v18.96105 

 

A SUBLIME ARTE DA POESIA 

THE AUGUST ART OF POETRY 

 

                                                                                                      Maria Leônia Garcia Costa Carvalho1 
                                                                                                    Universidade Federal de Sergipe (UFS) 
 
                                                                                                                             Ana Maria Leal Cardoso2 
                                                                                                     Universidade Federal de Sergipe (UFS) 
 
 
RESUMO: As artes, em geral, utilizam-se de materialidades de outras artes ou as evocam. Como exemplo, 
citamos as artes visuais (pinturas, gravuras e imagens) que se compõem de formas, traços e cores; também 
a música, cujos sons e ritmos unem-se às letras e usam recursos poéticos; a literatura, por meio de 
vocábulos, evoca imagens, cores, sons e movimentos. O texto literário, sobretudo o poema, organiza-se 
por meio do arranjo de palavras e de seus fonemas que lhes imprimem o ritmo, recurso também usado 
pela música. Nesse texto, defendemos que a literatura, sem desmerecer as demais artes, é uma das que 
mais servem a essa imbricação de materialidades, e isso é o que nos leva a considerá-la uma arte sublime. 
O termo sublime refere-se a tudo aquilo cujas qualidades extrapolam o comum; que transcende o 
humano; o que é admirável, surpreendente, majestoso. 
Palavras-chave: Artes; Linguagens artísticas; Arte poética; Ritmo; O Sublime. 
 
ABSTRACT: The arts, in general, utilize or evoke the materialities of other arts. Examples include the visual 
arts (paintings, prints, and images), which are composed of shapes, lines, and colors; music, whose sounds 
and rhythms combine with lyrics and employ poetic devices; and literature, through words, evokes images, 
colors, sounds, and movements. Literary texts, especially poems, are organized through the arrangement 
of words and their phonemes that give them rhythm, a device also used by music. In this text, we argue 
that literature, without disparaging the other arts, is one of those that best serves this interweaving of 

 
1Doutora em Letras e Linguística do Programa de Pós-Graduação em Letras (PPGL) da Universidade Federal de Sergipe 
(UFS). 
2Doutora em Literatura Comparada do Programa de Pós-Graduação em Letras (PPGL) da Universidade Federal de 
Sergipe (UFS). 



97 

 

materialities, and this is what leads us to consider it a sublime art. The term sublime refers to everything 
whose qualities go beyond the ordinary; that transcends the human; that is admirable, surprising, 
majestic. 
Keywords: Arts; Artistic languages; Poetic art; Rhythm; The Sublime. 
 

 
Considerações iniciais   

Dentre as principais formas de expressão dos seres humanos encontram-se as artes, uma 

vez que que transmitem ideias, aspirações e conceitos de maneira criativa e bela. Antes do 

advento da escrita, foram elas nossa primeira forma de expressão e de comunicação. Por isso as 

consideramos linguagens. As linguagens artísticas se manifestam por meio de distintas formas: 

a música se utiliza dos sons das notas musicais, do ritmo; a dança, dos movimentos; a pintura, o 

desenho, as histórias em quadrinhos empregam traços, cores, palavras; o teatro, o cinema e a 

fotografia valem-se de imagens estáticas ou em movimento. São as artes algumas das formas 

basilares, empregadas pelos homens para conceber, representar e dar sentido ao mundo e a si 

mesmos. Sem dúvida alguma, a criação e sublimação do artefato artístico, em suas mais variadas 

formas, é de grande importância, uma vez que é capaz de causar, ao fazer surgir em quem a 

aprecia encantamento, estranhamento, aversão ou enlevo. 

Lagazzi (2017) nos chama atenção para a força material e política da linguagem.  Para 

ela, “política não no sentido de partidarismo, mas no sentido de contradição, [...] da 

possibilidade de o sentido vir a ser outro, em função dos gestos de interpretação que advêm do 

acontecimento discursivo e de suas condições de produção.”  De acordo com a autora, o 

imbricamento de materialidades distintas, como sons, imagens, enunciados, musicalidade etc., 

constitui uma composição, ou seja, há obras de arte que se organizam a partir do arranjo de 

diferentes materialidades. 

Em nossos dias, as diversas composições artísticas (literatura, pintura, música, dança, 

desenho etc.) utilizam-se de materialidades de outras artes ou as invocam. Como exemplo, 

citamos as artes visuais (pinturas, gravuras e imagens) que se compõem de formas, traços e 

cores; também a música, cujos sons e ritmos, decorrentes de notas musicais, imbricam-se à letra 

que, por sua vez, usa recursos poéticos; a literatura, por meio das palavras, evoca imagens, cores, 

sons, movimentos que abrolham e acrescentam sentidos, dando margem a uma multiplicidade 

de interpretações. O texto literário, sobretudo o poema, organiza-se por meio do arranjo de 

palavras e de seus fonemas que lhes imprimem o ritmo, recurso também usado pela música.   

Dentre as artes em geral, acreditamos que a literatura, sem desmerecer as demais, é 

uma das que mais servem a essa imbricação de materialidades, e isso é o que nos leva a 

considerá-la uma arte sublime. E por quê? Qual seria a real conotação desta palavra? O termo 

sublime refere-se a tudo aquilo cujas qualidades extrapolam o comum; que transcende o 



98 

 

humano; o que é admirável, surpreendente, majestoso. Possui um sentido profundo e 

multifacetado, sendo frequentemente utilizado em contextos que vão da estética à filosofia. 

Geralmente, refere-se a algo que provoca grande admiração, elevando o espírito e os sentidos. 

Na arte literária, esse termo é relacionado a obras que evocam emoções intensas e experiências 

transcendentais, podendo, na maioria das vezes, levar o indivíduo a um estado de contemplação, 

de elevação espiritual ou transcendental. 

Na história da estética, o entendimento do que se considera sublime inicia-se em um 

tratado de retórica do século III, denominado “Do Sublime”, de autoria discutida entre Dionísio 

Longino ou Cássio Longino. Esse autor fala tanto sobre a natureza do Sublime quanto sobre os 

métodos para se tornar um mestre do assunto. Segundo Longino (1996, p. 44), a natureza do 

Sublime seria conduzir ao êxtase e não à persuasão. De acordo com suas palavras, o Sublime 

seria “uma experiência de choque, provocando uma sensação de adynasía (impotência, 

indigência, impossibilidade) no leitor/ouvinte, diante das situações limites, provocadas pela 

violência, seja da paixão, da moral, das ideias ou da imaginação apresentada”. 

Para este autor, ao ultrapassar os limites do homem, o “Sublime eleva o pensamento 

humano à “grandeza do pensamento divino” (LONGINO, op. cit., p. 95). A natureza do homem, 

segundo o autor, não é vil e baixa, mas carregada de “um amor invencível a tudo que é 

eternamente grande e àquilo que é comparado conosco, mais divino.” (Ibid., p. 94). Abranda-se, 

assim, a influência do artista sobre o leitor e o arrebatamento deste último o faz perder a noção 

de estar diante um objeto concebido por outrem. 

Por fim, sublime seria o que agrada a todos sem exceção. Do mesmo modo, entre 

pessoas que discordam por suas culturas, suas formas de vida, suas aspirações, quando as 

apreciações afluem para um mesmo ponto, sobre as mesmas coisas, como um julgamento ou 

uma aquiescência, isto ocasiona ao objeto admirado a garantia forte e incontestável.  

Longino conclui que a arte da palavra é a que mais proporciona o alcance do sublime, 

precisamente por ela atingir a capacidade de extrapolar os limites da própria arte enquanto 

mero artifício de representação da natureza: “Pois a arte é então acabada, quando parece ser da 

natureza.” (Ibid., p. 78). Enquanto as artes plásticas têm como limite o homem; a literatura vai 

além, pois mira o sobre-humano.  

Immanuel Kant, em sua obra Crítica do Juízo, situa a relação entre beleza, arte e 

experiência estética, abalizando os fundamentos para entendimento da estética moderna.  

Considera ele o sublime como uma “experiência estética que transcende a beleza comum, 

evocando sentimentos de admiração e reverência diante do que é grandioso.”  Segundo suas 

palavras, o sublime provoca no leitor uma dualidade eficaz: um efeito de distinção, grandeza e, 

ao mesmo tempo, de temor ante o objeto artístico. Conforme este filósofo, a sublimidade não é 



99 

 

um atributo de um objeto, mas um efeito: “sob o efeito do verdadeiro sublime, nossa alma se 

eleva e, atingindo soberbos cumes, enche-se de alegria e exaltação, como se ela mesmo tivesse 

gerado o que ouviu.” (Ibid., p. 51)  

No final do século XX, Italo Moriconi defendeu a existência de um movimento 

sublimador concomitante ao processo de despolitização das questões de linguagem, de estética, 

de sujeito e de corporalidade na produção poética contemporânea — momento em que “todas 

as conciliações são possíveis e onde a demanda por qualidade coloca-se frequentemente no 

nível do virtuosismo versejador ou do bom gosto decoroso.” (MORICONI, 1998[b], p. 20). 

Para ele, haveria uma hipotética disposição à valorização da técnica, ou seja, uma 

tentativa de ’ressacralizar’ a poesia, após a ‘dessublimação’ promovida pelo Modernismo. Esta 

disposição apontaria uma nuança neoconservadora, “desdobramento previsível do processo de 

‘renormalização’ dos valores e circuitos literários” (Ibid., p. 21). Entre elas, o autor cita a volta do 

soneto e reatualização de vertentes regionalistas, como nos casos de Adélia Prado e de Manuel 

de Barros. 

Por Sublime, Italo entende um “movimento de elevação espiritual, movimento de 

ascese, afastamento deliberado das condicionantes corporais” (MORICONI., 1998[c], p. 106). Em 

consonância com Kant, ele traz de volta o “Sublime sob a perspectiva da espiritualização e da 

relação do sujeito com o infinito e o indizível”. “O sublime moderno deveria ser então definido 

como sublime dessublimado ou como emergência do sublime na dessublimação” (Ibid., p. 105).   

Italo pesquisa a estética do Sublime nas idas e vindas históricas da tradição e da ruptura. Como 

a transgressão só pode surgir ritualizada, no lugar previsível da quebra, o crítico é obrigado a 

acolher a pouca conveniência do conceito de sublimação por ele proposto. Propõe, então, 

algumas ponderações benjaminianas sobre a perda da aura e a mercantilização do objeto 

artístico como sendo figurações da dessublimação, de maneira a conseguir fazer um contraponto 

materialista à Crítica da faculdade do juízo. 

 A Modernidade teria trazido consigo um processo genérico de desencantamento e, 

após a dessacralização teológica e política, a arte, último bastião de uma auto sacralidade 

constituída dentro de um mundo laico, apresentou a sua face dessacralizada: a arte 

dessublimada. Na leitura de Moriconi, a dessublimação da arte, sugerida por Benjamin, 

significaria ligá-la à práxis cotidiana, abandonando o terreno de uma estética idealista em 

benefício de uma estética materialista. (Ibid., p. 109). 

Em síntese, pode-se dizer que é verdadeiramente sublime o que agrada sempre e a 

todos. Mesmo quando entre pessoas que divergem por seus hábitos, idades, linguagens, 

posicionamentos, dentre outras questões, as opiniões convergem para um mesmo ponto, sobre 



100 

 

as mesmas coisas provenientes de testemunhos discordantes, como uma ponderação e uma 

aquiescência, isto traz ao objeto admirado a garantia forte e incontestável. (Ibid., p. 52).  

Em decorrência de tais ponderações, concordamos, em parte, com o pensamento de 

Longino, por conceber o sublime como algo elevado, que provoca esse “arrebatamento” levando 

o leitor a encarar o texto poético como algo quase sobrenatural. Também consideramos que a 

arte da palavra é a que mais se presta a “alcançar o sublime’, exatamente por ela superar os 

limites da própria arte enquanto mera técnica de representação da natureza. E, embora haja 

discordâncias quanto à questão da sublimação da poesia em nossos dias, acreditamos que o 

texto poético traria em si essa sublimidade, não somente por usar a palavra de forma a provocar 

no leitor um movimento de ascese, de transcendência, mas por ser uma arte que utiliza técnicas 

das demais artes, a exemplo do ritmo, da musicalidade, além das impressões sensoriais que nos 

despertam os sentidos, como as cores, os cheiros, os perfumes, os sons, os movimentos. 

Costuma-se chamar de ritmo toda alternância regular: o ritmo musical é a alternância 

dos sons no tempo, o coreográfico, alternância de movimentos no tempo, o poético, alternância 

de fonemas, sílabas e palavras no tempo, o ritmo da arquitetura, o espaçamento dos arcos; da 

pintura, a alternância de cores, e assim por diante. Segundo Mello (1999, p.7), a noção de ritmo 

tem por base o princípio da alternância, por isso alguns estudiosos distendem tal princípio a 

outros ritmos tais como os biológicos, cósmicos, musicais, do trabalho e da linguagem como 

realizações particulares desse princípio. Para esta autora, o valor do ritmo como fator acentuado 

na construção literária, como partícipe do processo de significação, é bem recente. Surge 

somente no século XX, quando se inicia a valorização da oralidade. 

A noção de ritmo é mais utilizada na música, mas há o ritmo da linguagem que se 

evidencia mais na poesia, embora o ritmo da poesia seja diferente do ritmo da música. Por isso 

que não é possível, segundo Meschonic (1982), dar uma definição única de ritmo. A noção de 

ritmo na música contrapõe-se à não rigidez do ritmo na linguagem.  Entre os gregos antigos, os 

versos eram cantados, mas com o passar do tempo, foram sendo desfeitos os laços entre a 

música e a poesia, de forma que a poesia passou a ser recitada e não mais cantada.   

Apesar de alguns estudiosos tenderem a separar o rítmico do semântico, ora valorizando 

um, ora outro, é preciso aceitar a união imperiosa e indissolúvel desses dois aspectos na 

composição poética.  A aceleração ou desaceleração da linguagem traduz a maior parte dos 

estados afetivos, podendo manifestar tristeza, melancolia, como também outros sentimentos de 

euforia, de velocidade, dentre outros.  

A seguir, veremos alguns exemplos em poemas de escritores brasileiros (Cecília Meireles 

e Manoel Bandeira) e a portuguesa (Sophia de Melo Breyner Andresen): 

 



101 

 

Retrato 
 
Eu não tinha este rosto de hoje,  
assim calmo, assim triste, assim magro,  
nem estes olhos tão vazios, 
nem o lábio amargo. 
 
Eu não tinha essas mãos sem força, 
tão paradas e frias e mortas 
eu não tinha este coração  
que nem se mostra. 
 
Eu não dei por esta mudança, 
tão simples, tão certa, tão fácil: 
- Em que espelho ficou perdida 
a minha face?  
(Meireles, 2009, p. 29-30) 
 

No poema acima, de Cecília Meireles, a poeta faz uma reflexão acerca das mudanças que 

percebe em sua face, comparando-a ao tempo passado, ao dizer que não tinha o rosto atual 

(calmo, olhos vazios, lábio amargo), nem as mãos (sem força, paradas, frias e mortas) nem seu 

coração (que nem se mostra). Por último, faz um questionamento sobre essas transformações 

ocorridas expressando seu espanto, sua impotência, sua impossibilidade diante de tal 

transformação, ao questionar: “Em que espelho ficou perdida a minha face?“ Tal 

questionamento da autora não deixa de  provocar no leitor aquela impressão de impossibilidade 

diante da situação apresentada: uma experiência que o choca e provoca uma sensação de  

adynasia, ou seja de impotência, uma vez que todos nós, humanos, a enfrentaremos um dia, 

visto que envelheceremos .  

Por outro lado, o uso de termos como o “não” que dá ideia de negação, o “tão” que 

denota intensidade e redução da velocidade, do ritmo, além do uso de adjetivos presentes em 

expressões como (assim calmo, assim triste, assim magro), que evidenciam uma certa tristeza 

serena nas palavras da autora, ao observar as mudanças ocorridas em seu rosto ao longo dos 

anos, fruto de contemplação da vida, de recordações passadas.  

No decurso do poema, a autora se utiliza, em vários momentos, desse mesmo artifício 

da repetição (uso do tão), ao referir-se às próprias mãos (tão paradas e frias e mortas) 

enfatizando a mudança que se deu em sua imagem com o passar do tempo (tão simples, tão 

certa, tão fácil). Por último faz um questionamento essencial: “Em que espelho ficou perdida a 

minha face?”  Já não mais se via como outrora, não mais apreendia aquela face jovial perdida 

no tempo. Percebe-se na reflexão da autora, ao contemplar a própria face, uma certa desilusão.   

No poema a seguir, intitulado “Lua adversa”, da mesma autora, ressalta-se, ainda, que a 

repetição de palavras ou de versos contribuem não somente para apressar ou desacelerar o 

ritmo do poema, como também para salientar as diversas fases por que passou em sua vida:   



102 

 

 
Lua adversa 
 
Tenho fases como a lua, 
Fase de andar escondida, 
fases de vir para a rua... 
Perdição de vida minha! 
Perdição de minha Vida! 
Tenho fases de ser tua, 
Tenho outras de ser sozinha. 
 
Fases que vão e que vêm, 
no secreto calendário 
que um astrólogo arbitrário 
Inventou para meu uso. 
 
E roda a melancolia 
Seu interminável fuso! 
 
Não me encontro com ninguém 
(tenho fases, como a lua...) 
No dia de alguém ser meu 
não é dia de eu ser sua... 
E, quando chega esse dia, 
O outro desapareceu... 
(Meireles, 2009, p. 58) 

 

A aceleração do ritmo também ocorre, especialmente, em poemas construídos em 

redondilha maior, como acima, em que se dá a marcação mais forte das sétimas sílabas, 

presentes nas palavras ‘lua’, ‘rua’, ‘tua’, em que os movimentos do ir e vir, além apresentar uma 

certa circularidade, remontam à rápida passagem do tempo, ou seja, às várias fases da vida da 

poeta, marcadas por diferentes lances, em que os anseios, as aspirações alteram de acordo com 

a disposição em que ela se encontra.  A inversão de palavras no quarto e quintos versos, também 

colaboram para a construção dessa circularidade.  

Em sequência, trazemos o poema de Manuel Bandeira, intitulado “Trem de Ferro”, em 

que o autor recorre ao movimento de um trem de ferro, transporte tão presente na época em 

que viveu.  Utiliza-se, para tanto, da repetição de palavras e expressões (Café com pão, café com 

pão, café com pão/ Muita força, muita força, muita força...) que denotam tanto seu barulho 

quanto sua velocidade (Voa fumaça, corre, cerca), seu apito (Virge Maria, que foi isto 

maquinista?) e, ao mesmo tempo, imitam o ritmo e o barulho de um trem em movimento. 

Vejamos:  

 

Café com pão, café com pão, café com pão... 
Virge Maria, que foi isto maquinista? 
Agora sim Café com pão 
Agora sim, Voa fumaça, Corre, cerca  
Ai seu foguista 



103 

 

Bota fogo na fornalha, que eu preciso 
Muita força, Muita força, Muita força! 
Oô… Foge, bicho, Foge, povo  
Passa ponte Passa poste 
Passa pasto Passa boi Passa boiada 
Passa galho de ingazeira 
Debruçada no riacho  
Que vontade de cantar! 

(Bandeira, 1976, s/p) 

 

No poema acima Trem de Ferro, de Manoel Bandeira, observa-se a aceleração e 

desaceleração do ritmo da linguagem ao querer demarcar os movimentos da máquina, do trem, 

de um apito etc., que ora são vagarosos, ora apressados. Isto se percebe por meio da repetição 

de palavras, expressões, versos e, ao mesmo tempo, pelo uso repetitivo de fonemas: velares (k), 

bilabiais (p; b; m), alveolares e sibilantes (s; ss; ç), presentes em versos como: “Café com pão, 

café com pão, café com pão// Muita força, Muita força, Muita força// Passa ponte, Passa poste, 

Passa boi, Passa boiada...”, que têm o intuito de balizar o ritmo do trem e o barulho da máquina 

em movimento, o que possibilita ao leitor, também, apreender a rápida passagem das paisagens, 

dos animais e coisas que se encontram no caminho do Trem de Ferro, ocasionando sensações 

de velocidade, cores,  odores, dentre outras. 

A irregularidade da métrica faz parte da construção dos sentidos no poema e, em 

especial do seu fulcro temático.  

 

AS FONTES 
 
Um dia quebrarei todas as pontes 
Que ligam o meu ser vivo e total, 
A agitação do mundo do irreal,   
E calma subirei até as fontes. 
 
Irei até as fontes onde mora     
A plenitude, o límpido esplendor 
Que me foi prometido em cada hora, 
E na face incompleta do amor. 
 
Irei beber a luz e o amanhecer,  
 Irei beber a voz dessa promessa 
Que às vezes como um vôo me atravessa, 
E nela cumprirei todo o meu ser.  
(Andresen, 2005, p. 54) 

 
 

Neste texto poético de Sophia de Mello Breyner Andresen, uma das mais importantes 

escritoras portuguesas do século XX, ressalta-se que os acentos na sexta e na última sílaba lhe 

conferem um ritmo regular, o que desencadeia a ideia de fluência e sonoridade. A presença de 

sons nasalizados, tanto vogais quanto consoantes (pontes, fontes, mundo, calma, agitação), 



104 

 

dentre outros, impregnam o poema de um tom melancólico, acrescentando-lhe um sentido 

transcendental, o que remete o leitor à percepção do estado de descontentamento do poeta 

face ao descompasso entre um mundo agitado, irreal e um mundo desejado. Segundo a autora, 

para se alcançar um mundo ideal, devem-se quebrar as pontes que ligam o seu ser à agitação do 

mundo em que se encontra. Por outro lado, a menção às fontes dá-nos a ideia de limpidez, 

transparência e fluidez, algo talvez ensejado pela poeta que procura religar-se com um passado 

idealizado, em contraposição ao tempo em que vive. Remete o leitor ao desacerto entre um 

mundo irreal, agitado e um outro pleno e ideal, desejado pelo poeta, em seu lirismo platônico, 

que, para beber das límpidas fontes, necessita quebrar as pontes que ligam os dois mundos.  

Abaixo, no excerto do poema de Carlos Drummond de Andrade “Lembranças de um 

mundo antigo” percebe-se a menção a um mundo idealizado, em que tudo era colorido, 

tranquilo e ideal: 

 

Clara passeava no jardim com as crianças. 
O céu era verde sobre o gramado, 
A água era dourada sob as pontes, 
Outros elementos eram azuis, róseos, alaranjados 
O guarda-civil sorria, passavam bicicletas, 
A menina pisou na relva para pegar um pássaro, 
O mundo inteiro, a Alemanha, a China, tudo era tranquilo em redor de Clara.  
(Drummond, 2022, s/p) 

 

Para conseguir este mundo concebido, Drummond pinta-o de cores, atribuindo                    

matizes diversificados aos elementos que o compõem (céu verde, água dourada), de nuanças 

múltiplas (azuis, róseos, alaranjados).  Também exibe um guarda sorridente, pássaros livres, 

construindo um mundo esplêndido, idealizado, em que tudo é perfeito e tranquilo. A atribuição 

de cores, perfumes, sons; as pausas, as cesuras, as repetições, tudo isto está estreitamente 

vinculado à construção de sentidos do poema, indicando um clima de calma e bonança, propício 

ao passeio e à felicidade de Clara e das crianças que por ali passeavam.  

Enfim, após a análise dos diversos poemas aqui lidos e apreciados e, considerando todos 

os elementos que concorrem para a criação do texto poético, chegamos à conclusão de que a 

poesia é uma criação humana que, dependendo dos recursos que utiliza, consegue atingir a 

sublimação, ou seja, surpreende-nos de tal forma que, em alguns casos, leva-nos à 

transcendência e em outros à admiração, ao arrebatamento, por ser uma arte que utiliza técnicas 

das demais artes, a exemplo do ritmo, da musicalidade, além das impressões sensoriais, como 

as cores, os cheiros, os perfumes, os sons, os movimentos, despertando-nos para a beleza 

artística. 

 



105 

 

 

Referências 

ANDRADE, Carlos Drummond. Alguma poesia. Rio de Janeiro: Record, 2022. 

ANDRESEN, Sophia de Mello Breyner. Poesia. Lisboa: Editorial Caminho, 2005. 

ANDRESEN, Sophia de Mello Breyner.  Antologia MAR. Lisboa: Editorial Caminho, 2008. 

BANDEIRA, Manuel. Antologia Poética. Rio de Janeiro: J.Olympo, 1976, 8. ed.  

BOSI, Alfredo. O ser e o tempo na poesia. São Paulo: Cultrix, 1983. 

LAGAZZI, Suzy. Trajetos do sujeito na composição fílmica: Discurso, Interpretação e 

Materialidade. In: FLORES, Giovanna et al. Análise de Discurso em Rede: Cultura e Mídia. 

Campinas: Pontes, 2017.  

LETRAS DE HOJE. Curso de Pós-Graduação em Letras, PUCRS, - n.1 (outubro de 1967) 

LONGINO. Do sublime. Introdução e notas de J. Pigeaud. Tradução Filomena Hirata. São Paulo : 

Martins Fontes, 1996. 

LOTMAN, Iuri. A estrutura do texto artístico. Lisboa: Estampa, 1978.  

MEIRELLES, Cecília. Cecília de Bolso. Porto Alegre, RS: L&PM, 2009. 

MELLO, Ana Maria Lisboa de. O ritmo no discurso poético. Letras Hoje, Porto Alegre, vol. 34, n.1 

p 7-31, março 1999. 

MESCHONNIC, Henri.  Critique du rythme: antropologie historique du langage. Paris: Verdier, 

1982. 

MESCHONNIC, Henri. Qu’entendez-vous par oralité? Langue Française: le rithme et le discourse, 

Paris, n. 56, p.6-23, 1982. 

 


